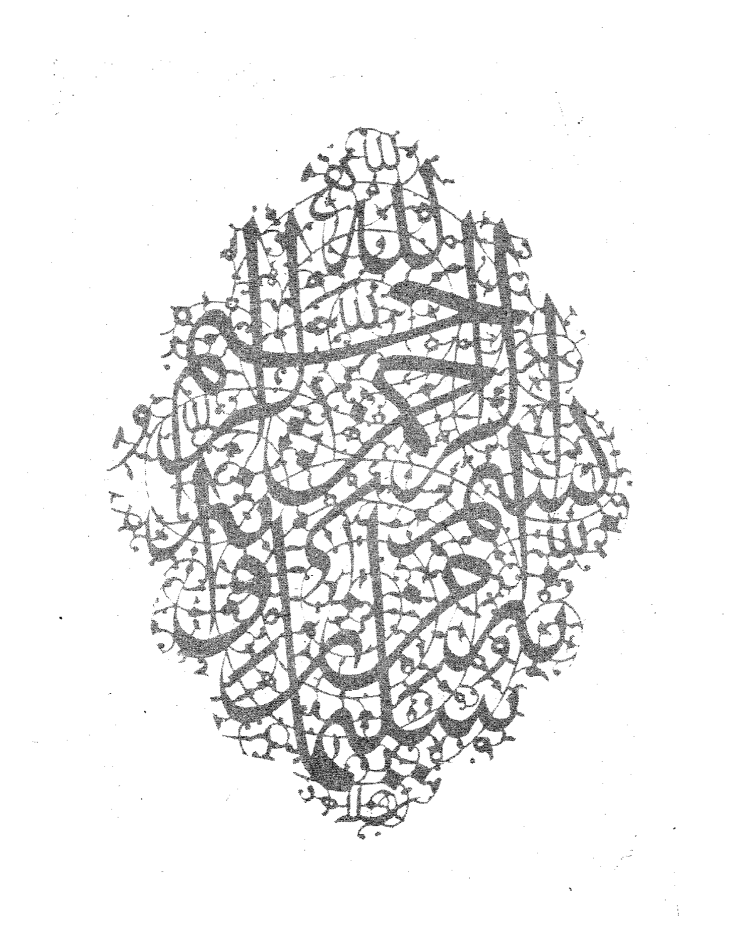




ادارة الكتب والمكتبات

• ماكيت: اشرف حسين





الفصِّلْ الأوليّ

0

القرآن هو كلام الله المنزل على رسوله سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم والمتعبد بتلاوته والمتحدى به الانس والجن والعالمين . . ولم يتحد الله به الملائكة . . لأن الملائكة ليس لهم اختيارات يعملون بها . . إنما هم يفعلون ما يؤمرون . . ومن هنا فإن القرآن يتحدى كل القوى المختارة . . أو التي لها اختيار . . أو التي ميزها الله بقدرة العقل والفكر والاختيار .

على أننا قبل أن نتحدث عن معجزة القرآن . فإننا يجب أولا أن نحدد ما هي المعجزة ؟ المعجزة هي خرق لنواميس الكون . . أو لقوانين الكون . . يعطيها الله سبحانه وتعالى لرسله ليدل على منهجه . . ويثبتهم به . . ويؤكد للناس أنهم رسله تؤيدهم السهاء وتنصرهم . . والسهاء حين تؤيد وتنصر ، تقف قوانين البشر عاجزة لا تستطيع أن تفعل شيئا .

ولكننا حين يأتى إنسان ويقول إنه رسول من عند الله جاء ليبلغ منهجه . . أنصدقه ؟ أم أننا نطالبه باثبات ما يقول ؟ إذن كان لابد أن تجيء مع كل رسول معجزة تثبت صدقه في رسالته وفي بلاغه عن الله . .

ومعجزات الله تتميز عن أية معجزات أخرى تمييزا واضحا قادرا . . فهى أولا تأتى وتتحدى من أرسل فيهم الرسول فيها نبغوا فيه . . لماذا ؟ لأن التحدى فيها لا ينبغ فيه القوم لا يعتبر تحديا . . فمثلا إذا جئنا ببطل العالم في رفع الأثقال . . وتحدينا به رجلا عاديا . . لا يكون هناك مجال للتحدى . . لماذا ؟ لأن المتحدى لم ينبغ في نفس جنس العمل الذي أريد أن يتم فيه التحدى . . ولكننا إذا جئنا ببطلين من أبطال العالم . . فإن التحدى يكون بينهما واضحا . . ويكون له معنى فيمن يثبت إنه هو الأقوى . .

وإذا جئنا بإنسان قد نبغ فى الطب مثلا . وأرسلناه إلى بلد ليس فيه طبيب . فلا يعتبر هذا تحديا . لأنه لا يمكن أن يجد هذا الطبيب من ينافسه بحيث يكون هناك مجال للتحدى . ولكننا إذا جئنا بهذا الطبيب وأرسلناه إلى أكبر عواصم الطب فى العالم . . هنا يكون تحديا لهذا الطبيب . . هو تحد بقوة العقل حيث أننا وضعناه فى اختبار مع أكبر ما فى عصره من قوة يمكن أن تواجهه . .

نكون بذلك قد وصلنا إلى نقطتين . . النقطة الأولى . . أن المعجزة يجب أن تكون خرقا لقوانين البشر ولا يقدر عليه إلا الله سبحانه وتعالى الذي وضع هذه القوانين . . وثانيتهما أن المعجزة معجزة كل نبى يجب أن تكون مما نبغ فيه قومه حتى يكون التحدى نابغا وقويا . . واثباتا على قدرة الله سبحانه وتعالى . . فلا آتى بقوم نبغوا في الطب مثلا وأرسل لهم معجزة في البلاغة . . أو آتى بقوم قد نبغوا في البلاغة وأرسل لهم معجزة في الطب . . هنا الاحساس بالمعجزة لا يكون فيه التحدى القوى للإنسان . . فالتحدى يجب أن يكون في أمر نبغ القوم فيه حتى لا يتحدى الله قوما بأمر لا يعرفونه . . ولا موهبة لهم فيه . . وحتى يكونَ للتحدي قيمة . . ومن هنا كانت معجزة كل رسول فيها نبغ فيه قومه . . على أن المعجزة لا تأتى فقط بخرق القوانين . . والتحدى . . إنما توفر أسباب هذا التحدى . . بمعنى أن القوم الذين يريد الله أن يتحداهم يمكنهم من الأسباب كلها . . ثم بعد ذلك يعطل الأسباب . . فلا يتم الفعل . . ولنعط أمثلة سريعة على ذلك . . مثلا معجزة نجاة إبراهيم عليه السلام . . ومعجزة نجاة موسى عليه السلام . . كلتاهما معجزة . . وضعت فيها الأسباب . . ثم عطلت . . معجزة إبراهيم جاءت تحديا لقوم يعبدون الأصنام . . ويسجدون لها ويقدسونها . . ولذلك عندما أرادوا احراق إبراهيم كانوا يريدون أن ينتقموا لألهتهم وهي الأصنام . وكان الانتقام معدا بالشكل الذي يمجد هذه الأصنام . . ويجعل إبراهيم عبرة لكل إنسان تسول له نفسه أن يهينها أو يكفر

وجد إبراهيم ولم يحترق

جاءوا بإبراهيم . . وأمام آلهتهم وفي حمايتها . . أوقدوا نارا هائلة ليحرقوه . . والحرق هنا أمام الآلهة وعلى مشهد منها ليكون الانتقام من إبراهيم انتقاما تباركه الآلهة وتجعله رهيبا . . وجاءوا بالحطب ووقفوا أمام آلهتهم مصدر قوتهم . . وأوقدوا النار الهائلة . . كل شيء هنا معد لتمجيد آلهة غير الله سبحانه وتعالى . . وأتوا بإبراهيم . . والسؤال هنا لماذا جعلهم الله يأتون بإبراهيم ليحرقوه في النار أمام آلهتهم . . كان من الممكن أن يختفى إبراهيم في أى مكان . . ولا يظهر . . وكانت هذه مسألة ممكنة تقى إبراهيم الحرق وتجعلهم مكان . . ولا يظهر . . وكانت هذه مسألة ممكنة تقى إبراهيم الحرق وتجعلهم

لا يعثرون عليه . . ولكن لو حدث هذا لقالوا لو أننا قبضنا على إبزاهيم لا حرقناه . . وكانت ستظل قوة الآلهة المزيفة التي يعبدونها مسيطرة عليهم في أن لها قدرة النفع والضر . . وإنها تنفع من يعبدها . . وتضر من يؤذيها ، وإنه لولا هرب إبراهيم لا حرق في النار ودمرته آلهتهم وهي الأصنام تدميرا . . ولذلك كان لابد ألا يهرب إبراهيم بل يقع في أيديهم ليشهد القوم جميعًا سفاهة معتقداتهم وعجزها أمام قدرة الله . .

وكان من الممكن أن تنطفىء النار لأى سبب من الأسباب . . كأن ينزل المطر من السياء فتنطفىء النار . . ولكن هذا لم يحدث . . لماذا ؟ لنفس السبب ، لأنه لو انطفأت النار لقال الكفار أن آلهتنا كانت قادرة على أن تحرق إبراهيم . . ولكن السهاء أمطرت . . ولو أن السهاء لم تمطر لانتقمت آلهتنا منه بالحرق . .

فإبراهيم لم يهرب . . بل وقع في أيديهم . . والنار لم تنطفيء . . بل ازدادت اشتعالا ثم ألقوا بإبراهيم في النار ، فإذا بالله سبحانه وتعالى يبطل خاصية الاحراق في النار . . وتكون بردا وسلاما على إبراهيم . .

إذن فمعجزة إبراهيم ليست أن ينجو من النار . . ولو أراد الله أن ينجيه من النار مامكنهم من القبض عليه . . أو لنزلت الأمطار لتطفىء النار . . ولكن الله شاء أن تظل النار متأججة محرقة قوية . . وأن يؤخذ إبراهيم عيانا أمام الناس ويرمى في النار . . ثم يعطل الله ناموس أو قانون إحراقها .

« قلنا یا نار کونی بردا وسلاما علی إبراهیم »

فتعطل إرادة الله خاصية إحراق النار . . وتقف آلهتهم تلك التي حطمها إبراهيم والنار متأججة . . وإبراهيم ملقى في النار . . تقف آلهتهم التي أرادوا الانتقام لها أمام الملأ أجمع . . تقف عاجزة عن أن تجعل إبراهيم يحترق أو تناله بأى سوء . .

وموسى عليه السلام أوحى الله إلى أمه أن تلقيه فى اليم لينجو . وآخر شىء يمكن أن يقوم به أب أو أم حين يريد أن ينجى طفله هو أن يلقيه فى الماء . فالطفل عاجز صغير وليد . والقاؤه فى الماء يعرضه لطير جارح يقتله أو يهاجمه وهو لا يملك لنفسه دفاعا ولا بأسا فيقتله . وقد تأتى موجة صغيرة من الماء فتطيح بالسلة التى فيها موسى فينقلب فى الماء فيغرق فى الحال . فهو لا يعرف شيئا عن العوم ولا يستطيع أن يفعل شيئا إذا سقط فى الماء . . وإذا لم يسقط فى

الماء فقد تأتى الأمطار لتملأ السلة التى هو بها . . فيختنق ويغرق . . وقد تأتى ربح تقلب هذه السلة في الماء فيموت . . إذن فكل الأخطار موجودة في القاء موسى في اليم ماعدا فرصة الحياة . . والمنطق والأسباب والعقل كلها تقول أنه إذا أرادت أم موسى أن تنجيه فلتفعل أى شيء في العالم إلا أن تلقيه في الماء . . كان يمكنها أن تأخذه إلى مكان بعيد يختفي فيه . . وكان يمكنها أن تهاجر بابنها إلى خارج مصر . . وكان يمكنها أن تخفيه في منزلها في مكان حصين لا يصل إليه جنود فرعون . . ولكن الله أمرها بماذا . . بأن تلقيه في اليم . . حيث يواجه خطر الموت أكثر مما يواجه احتمال الحياة . . وجعل في هذا الخطر خطر موت موسى غرقا . . أو بريح قوية . . جعل هذه الأخطال كلها الطريق الوحيد المضمون لنجاة موسى . . لماذا ؟ لأن الله هو الفاعل . . وهنا تتعطل الأسباب . . ويصبح الالقاء نفسه هو النجاة والأمان والاطمئنان .

#### لماذا سجد السحرة؟

نعود مرة أخرى إلى المعجزة . . لقد جاء كل نبى إلى قومه بمعجزة من جنس ما نبغوا فيه . . قوم موسى نبغوا في السحر . . فجاء موسى عليه السلام بمعجزة السحر . . وتحدى قومه . . فكان أول من آمن به هم السحرة . . لماذا ؟ لأنهم هم الذين يرهبون عيون الناس ويسحرونها . . فلما رأوا معجزة موسى كانوا أقدر الناس على فهمها . . والسجود لها نظرا لما رأوه من الفرق الهائل بين قدرة الله . . وقدرة البشر . . ولما أحسوه برهبة وهو يقابل ما نبغوا فيه من السحر بما أعطاه الله له . .

﴿ فَأَلْقِي ٱلسَّحَرَّةُ سَاجِدِينَ ( ﴿ قَالُواْ ءَامَنَّا بِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ( ﴿ وَسَي رَبِّ مُوسَى

وَهَلُرُونَ (١٠) ﴿

(سورة الشعراء)

هكذا كان أول من آمن هم أولئك الذين نبغوا في المعجزة . . وهم أولئك الذين أراد الله سبحانه وتعالى أن يتحداهم فيها نبغوا فيه ، فلما رأوا عظمة التحدي خروا ساجدين . لماذا ؟ لأن لديهم جزءا من العلم الأرضى في

السحر . إنما يخشى الله من عباده العلماء . . فلما رأوا المعجزة أحسوا بروعتها . . أحسوا بجلالها . . أحسوا بأنها من عند الله سبحانه وتعالى . . فنسوا فرعون ووعوده ، ونسوا الذهب والفضة وجاه الدنيا الذى ينتظرهم . . بل نسوا أن فرعون سيسومهم سوء العذاب . . وأنه جبار في الأرض . . تلاشي كل هذا عندما رأوا المعجزة . . وخروا ساجدين لله . . وكانوا هم الذين أراد فرعون أن يتحدى بهم معجزة الله . . ودين الله . . فإذا بهم أول من يسجد لهذا الدين . .

تلك روعة المعجزة . . تستطيع أن تتبينها إذا عرفت أن السحرة كانوا موعودين بالجاه والسلطان والمال . . وكانوا هم أعوان فرعون الذين يروجون له . . وكان في أيديهم حكم الدنيا إذا غلبوا . . أو إذا اتهموا موسى بأى اتهام باطل يروج له فرعون وجنوده . . ولكنهم بهتوا وذهلوا أمام معجزة فخروا ساجدين . . وتركوا كل هذا مضافا إليه عذاب فرعون عندما رأوا آية من آيات الله . .

وعيسى جاء إلى قومه وقد نبغوا فى الطب فأبرأ الأكمه والأبرص . . وزاد على ذلك بأنه أحيا الموتى بإذن الله . . إذن عيسى تحدى قومه فى شيء نبغوا فيه . . فجاء لهم بما تجاوز علمهم . . وزاد عليه بإحياء الموتى بإذن الله . . فكان التحدى من جنس ما نبغ فيه قومه . .

ومحمد عليه الصلاة والسلام جاء والعرب قوم بلاغة وفصاحة . . فجاء لهم بعجزة من جنس ما نبغوا فيه ، وهي بلاغة القرآن التي تحديم وأعجزتهم . . فقالوا ساحر . . وقالوا مجنون . . على أننا سنتناول معجزة القرآن بالتفصيل في الفصول القادمة . . حيث أن اعجاز القرآن ليس لغويا فقط . . ولكن له جوانب كثيرة من الاعجاز الذي يتحدى به الله سبحانه وتعالى الانس والجن إلى يوم القيامة . . والقرآن له عطاء يتجدد مع كل جيل من الأجيال . .

وإذا كانت المعجزة هي خرقا للعادة مقرونة بالتحدى . . ولا يستطيع أحد معارضتها . . فقد تأتي المعجزة خرقا للعادة ، ولكنها ليست مقرونة بالتحدى . . أي أن الله سبحانه وتعالى لا يتحدى بها البشر ولا يطالبهم أن يأتوا بمثلها . . بل إن هذه المعجزة تأتي لا ثبات طلاقة قدرة الله في كونه . . بحيث لا يخضع الإنسان كل الأشياء للأسباب والمسببات . . بل إن الإنسان المؤمن يجب أن يلجأ إلى الله

سبحانه وتعالى فيها تعجز عنه الأسباب . . فالله قادر قاهر ليس لقدرته قيود ولا حدود . .

#### قــدرة الله

حتى لا يفهم الإنسان أن الخلق مقرون بأسباب ومسببات لابد من وجودها . . ومن هنا فإن الله في قضية الخلق يريد أن يدير المسألة من زواياها الأربع . . فليس بقاء النوع أو ايجاد النوع رهنا بوجود ذكر وأنثى . . بل هو رهن بمشيئة الخالق . . ومن هنا فإن الله سبحانه وتعالى يخلق رجلا بلا ذكر ولا أنثى . . ويخلق من رجل بلا أنثى . . ويخلق من رجل وأنثى . . ويخلق من أنثى بلا رجل . . وبذلك تكون أركان الخلق الأربعة قد اكتملت . .

ولنشرح ذلك قليلا . الله خلق آدم أول الخلق من غير ذكر ولا أنشى فآدم لم يكن له أب ولا أم وإنما خلقه الله سبحانه وتعالى . . ونفخ فيه من روحه . . هذه واحدة . . خلق من غير ذكر ولا أنشى . . وخلق الله حواء على الأرجح من الذكر دون الأنشى . . ثم خلق البشرية كلها من الذكر والأنشى بقى شيء فى الخلق أن يخلق الله من الأنثى بلا ذكر . . فتأتى مسألة عيسى عليه السلام . . يأتى بقية الكون كله من البشر . ويأتى عيسى عليه السلام من أنشى لم يمسسها رجل . . ومن هنا تكون القسمة للخلق أربعة . . فأصل الخلق كما أراده الله أن يكون . . وجعل له الأسباب هو من ذكر وأنشى . . ولكن الله سبحانه وتعالى أراد أن يكون . . النشء من غير وجودهما معا ، فخلق آدم . . ومن وجود الرجل وحده ، فخلق حواء من آدم . . ومن وجود الرجل وحده ، فخلق ومن وجود الأنشى دون الرجل . . فخلق عيسى . . وبذلك تكون أوجه الخلق ومن وجود الأنشى دون الرجل . . فخلق عيسى . . وبذلك تكون أوجه الخلق كلها قد اكتملت . .

إلا أننا يجب أن ننتبه إلى شيء هام . . خلق الإنسان . . بدون ذكر أو

أنثى .. معجزة تخضع لله سبحانه وتعالى .. خلق الأنثى من الرجل وحده معجزة تخضع لارادة الله سبحانه وتعالى .. خلق الرجل من الأنثى وحدها دون أن يمسها رجل .. معجزة جعلها الله سبحانه وتعالى .. خلق الإنسان من ذكر وأنثى .. معجزة جعلها الله تمضى فى الدنيا بالأسباب والمسببات .. ولكنه لم يطلقها لتتم بالأسباب والمسببات وحدها .. فأدخل فيها المشيئة .. وقال سبحانه وتعالى :

#### « و يجعل من يشاء عقيما »

إذن كل معجزة الخلق التي تمت إنما تخضع لمشيئة الله سبحانه وتعالى . . فليس وجود النوعين موجبا لأن يوجد الخلق . .

﴿ لِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَآءُ يَهُ لِمَن يَشَآءُ إِنَكَثَّا وَيَهَ لِمَن يَشَآءُ ٱلذَّكُورَ (إِنَّى أَوْ يُرَوِّجُهُمْ ذُ كُوانًا وَإِنَكُ اللَّهِ وَيَخْلُمُن وَيَجْعَلُ مَن يَشَآءُ عَقيمًا ﴿ وَيَجْعَلُ مَن يَشَآءُ عَقيمًا ﴾

(سورة الشورى)

المسألة ليست وجود مسببات . . بل إن الله سبحانه وتعالى حين يريد للأسباب أن تفعل . . وحين يريد أن تأتى بالعلل دون الأسباب يأتى بها فلا قيود ولا حدود لقدرة الله سبحانه وتعالى . .

### وإذا تعطلت الأسباب

هذه قضية في أصل الكون . . وهي قضية طرحها الله سبحانه وتعالى وأعطاها للبشر ليدخل الإيمان إلى قلب المؤمن فيضع فيه السكينة . . فالله سبحانه وتعالى يقول للمؤمن إذا ضاعت الأسباب فلا تيأس . . فأنا الذي خلقت الأسباب . . وأنا القادر على ايجاد المسببات دون القانون . . فلا تيأس إن عزت الأسباب . . وعس بالطمأنينة تملأ قلبه . . ولا يمزقه ومن هنا يأوى المؤمن إلى ركن شديد . . ويحس بالطمأنينة تملأ قلبه . . ولا يمزقه

الفزع خوفا أو رعبا . . حينها يفقد أى شيء . . ذلك أنه يأخذ بالأسباب أولا . . فإذا عزت الأسباب أو تعذرت ووجد كل الطرق مغلقة فى وجهه ، اتجه إلى الله سبحانه وتعالى . . فالمؤمن لا ييأس من روح الله أبدا . . ولا تنهار نفسه . . ويضيع أمنه عندما يرى انهيار الأسباب . .

وتعرض لنا هذه القصة في سورة مريم . . ميلاد مريم رضى الله عنها كان له ضجة . . يحكى ذلك القرآن الكريم . :

﴿ إِذْ قَالَتِ آمْرَأَتُ عِمْرَانَ رَبِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرِّرًا فَي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرِّرًا فَي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرِّرًا فَيَ مَنِي فَلَتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (عَلَيْ فَلَتَ وَضَعَتُهَا قَالَتَ رَبِّ إِنِّي فَلَتَ وَضَعَتُهَا قَالَتَ رَبِّ إِنِّي فَلَتَ وَضَعَتُهَا قَالَتَ رَبِّ إِنِّي فَلَتَ وَضَعَتُهَا أَنْنَى ﴾ إِنّى وَضَعَتُهَا أَنْنَى ﴾

(سورة آل عمران)

كلمة انى وضعتها أنثى التى قالتها امرأة عمران . . تحسر على أنها لم تضع ذكرا . . أى أن الوليد الذى جاء لا يؤدى الغرض الذى وهب من أجله . . لأن امرأة عمران نذرت ما فى بطنها لله سبحانه وتعالى . . وكيف تستطيع مريم أن تؤدى الخدمة فى المعبد وهى أنثى . . وامرأة عمران تقول ان الرجل أفضل من الأنثى فى ذلك . . فيقول لها الله سبحانه وتعالى انك مازلت تحسبين أن الذكر أحسن من الأنثى . . هذه العملية التى تفكرين بها هى منطق الدنيا الخائب . . ويضيف الله سبحانه وتعالى :

« وليس الذكر كالأنثى »

أى أن الأنثى التي جاءت أفضل من الذكر الذي تمنيته . . وكأنما الأنثى لها مكانة أكثر مما تظنين . . فلا تقولى أن الله قد أعطانى أنثى ولم يعطنى ذكرا . . لأن الله سبحانه وتعالى هو الخالق . . ولأنه يعرف أن هذه الأنثى سيصبح لها شأن آخر . . وبعد ذلك نعرف أن والد مريم متوفى . . حيث أنها حين ولدت أرادوا أن يكفلوها . . وكلمة من يكفلها دليل على أن وليها الطبيعى وهو الوالد غير

ويكفلها زكريا . ومعنى أن يكفلها زكريا ـ وفيه نبوة ـ أنه يأتى إليها بكل مقومات حياتها . فعندما يدخل عليها المحراب يجد عندها ززقا . ومعنى أن زكريا يجد عندها الرزق عند دخوله المحراب أو المكان الذى تصلى فيه مريم وتسجد . . معناه أنه لم يأت بهذا الرزق . . وإنما الذى أتى به هو الله سبحانه وتعالى . . بدليل أن زكريا يسألها :

« انى لك هذا ، قالت هو من عند الله »

وابتدأت الصغيرة المكفولة مريم بفطرتها تفهم أن الله سبحانه وتعالى ليس له قانون كيحكمه . . وأنه يرزق من يشاء بغير حساب . .

هنا نتوقف قليلا لنعرف أن الله سبحانه وتعالى حينها أعد مريم للمهمة التي ستقوم بها جعلها أولا منذورة لله سبحانه وتعالى ولعبادته . . ثم جعل من يكفلها نبيا هو زكريا . . ثم بعد ذلك أراد الله سبحانه وتعالى أن يجهد لها فبين لها أن لكل شيء في هذا الكون سببا . . إلا أن هناك أشياء تحدث بلا أسباب . . أو يعطل الله فيها الأسباب . . وبدأ بمسألة الرزق الذي يرزقها به . . فاكهة في غير أوانها . . ورزق ليس موجودا في الأرض . . تمهيدا لما هو قادم . . واعلانا لها بأن الله سبحانه وتعالى بأن الله سبحانه وتعالى بأن الله سبحانه وتعالى بفعل ما يشاء . . ثم بعد ذلك أتى الله سبحانه وتعالى بقضية أخرى هي دعاء زكريا بالولد . . عندما رأى الرزق بلاحساب عند مريم . . هنالك دعا زكريا ربه . . وطلب زكريا ولدا فاستجاب الله لدعائه . . مريم . . هنالك دعا زكريا عند هذه البشرى . . انهيار الأسباب عنده . . وقال يا ربى انني رجل عجوز . . وامرأتي غاقر . . أي أن الأسباب الكونية لإمكان الانجاب غير موجودة . . فكيف أستطيع أن أنجب طفلا . . فقال الله سبحانه وتعالى :

﴿ قَالَ كَذَالِكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَ عَلَىَّ هَيِّنٌ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَمْ تَكُ

(سورة مريم)

فإذا كان الله سبحانه وتعالى قد خلق زكريا . . ولم يك شيئا يذكر فهو يستطيع أن يعطيه الغلام دون التقيد بالأسباب . . هنا تذكير مرة أخرى لمريم بأن الله

سبحانه وتعالى إذا أراد فإنه يوجد الأشياء بدون الأسباب نفسها . . أولا . . أعطاها الرزق بلا أسباب للرزق . . ثم استجاب لدعوة زكريا التي دعاها في المحراب . . فقال الله سبحانه وتعالى :

« هنالك دعا زكريا ربه »

وكلمة هنالك أن الدعاء تم في المحراب عند مريم لتشهد مرة أخرى ما يثبت فؤادها فيها أعده الله لها . . فترى الخلق يتم بدون أسباب الخلق . . فزكريا عجوز . . وامرأته عاقر . . ومع ذلك فإن الله قادر على أن يرزقه بولد . . وكل هذا هدفه ألا تهتز مريم مما ستتعرض له من ولادة دون ذكر . . ومع ذلك . . ومع كل هذه المقدمات اهتزت مريم حين رأت جبريل عليه السلام . . في قَالَتُ أَنّى يَكُونُ لِي غُلَامٌ وَلَمْ يَمُسَنِّي بَسَرٌ وَلَمْ أَكُ بَغِياً فَيْ اللهُ عَلَى اللهُ مَريم )

أى أنه بعد كل هذه المقدمات من رزق بلا أسباب . . ومن ولد لزكريا مع انتفاء الأسباب . . مع كل هذه المقدمات اهتزت مريم عندما رأت جبريل حتى أن الله سبحانه وتعالى ليثبتها قال لها :

« كذلك قال ربك هو على هين . . ولنجعله آية للناس »

والله سبحانه وتعالى يريد أن يقول لمريم بعد كل هذه المقدمات من رزق بلا أسباب . . ومن خلق مع اختفاء الأسباب تتعجبين مما يحدث . . لقد قلت يا مريم :

« يرزق من يشاء بغير حساب »

شهدت يا مريم أن الله سبحانه وتعالى حين يريد تعطيل نواميس الكون . . وايجاد المسببات بلا أسباب . . يستطيع أن يفعل ذلك . شهدته في زكريا . . ومع ذلك تتعجبين .

معجزة ولكن ليست للتحدى

على أن هذه المعجزة . . معجزة خلق عيسى عليه السلام . . لم يكن مقصودا بها التحدى . . فالله سبحانه وتعالى لم يتحد بها أحدا . . لكن المقصود بها هو

طلاقة القدرة . . أى أن الله يفعل ما يشاء . . ومقصود بها استكهال الخلق بحيث يصبح الخلق بدون ذكر أو أنثى . . ومن ذكر بلا أنثى . . ثم من ذكر وأنثى لمن شاء الله . . ثم من أنثى بلا ذكر . . وبذلك تكتمل مراحل الخلق . . ومعجزة أخرى لم يتحد بها الله بشرا . وهى معجزة شق موسى للبحر بعصاه . . فعندما طارد فرعون وجنوده موسى عليه السلام . . ووصل أتباع موسى الى البحر . . والبحر أمامهم . . وجنود فرعون وراءهم . . قال قومه إنا لمدركون . . وهذه مسألة طبيعية في قوانين ومسببات البشر . . فجنود فرعون على بعد قريب . والبحر أمام قوم موسى . . فهم لا يستطيعون مواصلة الفرار أو الهرب . . وحينئذ رفع موسى الأمر إلى الله سبحانه وتعالى . . لم يقل سنصعد الى حبل ليحمينا من فرعون وجنوده . . ولم يقل سنستقل سفينة ضخمة نهرب بها من فرعون وجنوده . . ولم يقل إننا سننجو بطريقة كذا وكذا . . وإنما حينها قال له قومه انا لمغرقون . . رد الأمر إلى الله سبحانه وتعالى . . وقال بملء فيه : قومه انا لمغرقون . . رد الأمر إلى الله سبحانه وتعالى . . وقال بملء فيه :

ومن هنا فإنه نقل المسألة من قانون الإنسان . . أو البشر . . إلى قانون الله سبحانه وتعالى . . فكأنه قد نقل القدرة من القدرة البشرية المحدودة . . إلى قدرة الله سبحانه وتعالى التي ليس لها حدود ولا قيود . . والتي تتم بكلمة كن . . ومادام قد نقل القدرة منه هو إلى قدرة الله سبحانه وتعالى فقد أصبحت هذه القدرة ينطبق عليها لفظ سبحان الله وليس كمثله شيء . . أي أنه لا عجب فيها سيحدث ولو خالف كل قوانين البشر . . لأن الفاعل هو الله سبحانه وتعالى . . فقال الله سبحانه ويعالى . . فأصبحت النجاة نابعة من قدرة الله وليس من قدرة البشر . . فقال الله سبحانه وتعالى . .

# « ان اضرب بعصاك البحر فانفلق »

والمعروف أن الماء لا ينفلق لأن قوانين الماء هي الاستطراق . . أي لا يكون عاليا في مكان ومنخفضا في مكان آخر . . لابد أن يتساوى سطحه . . فإذا ضرب موسى بعصاه البحر فهو لا يستخدم قوانين الأرض . . ولا قوانين الماء . . ولا قدرات البشر . . لأنه رفع الأمر إلى الله سبحانه وتعالى . . ومن هنا تكون القدرة والفعل لله فينشق البحر . وينجو موسى وقومه .

هذا هو معنى المعجزة في ايجاز بالغ . . فالمعجزة هي خرق لنواميس

الكون .. تتحدى .. ولا يستطيع أحد معارضتها .. والمعجزات نوعان .. معجزات أعطاها الله سبحانه وتعالى لرسله ليتحدوا بها قومهم .. ويشتوا أنهم جاءوا بالهدى وبالرسالات من عند الله .. ويشتوا الإيمان فى قلوب الناس .. ويبينوا لهم الطريق المستقيم المؤدى إلى الحياة السليمة .. وهى قوانين الله فى الأرض .. وليعرف الجميع أن هؤلاء رسل جاءوا من عند الله بمنهج وضعه الله للإنسان .. وهناك معجزات أخرى فى الكون .. لم يرد الله بها التحدى .. ولكنه أراد اثبات طلاقته فى الكون فى أنه هو الخالق .. وأنه هو الموجد للأسباب والمسببات .. وأنه يقول كن فيكون بلا مسببات .. مادام الأمر قد رفع إلى الله سبحانه وتعالى بعيدا عن قدرات البشر وقوتهم ..

#### معجزة القرآن مستمرة

على أنه يلاحظ أن معجزة القرآن تختلف عن معجزات الرسل السابقين . معجزات الرسل خرقت قوانين الكون . . وتحدت وأثبتت أن الذى جاءت على يديه رسول صادق من الله . . ولكنها معجزات كونية من رآها فقد آمن بها . . ومن لم يرها صارت عنده خبرا إن شاء صدقه . . وإن شاء لم يصدقه . . ولو لم ترد في القرآن لكان من الممكن أن يقال إنها لم تحدث . .

إذن فالمعجزة الكونية المحسة . . أى التي يحس بها الإنسان ويراها تقع مرة واحدة . . من رآها فقد آمن بها . . ومن لم يرها تصبح خبرا بعد ذلك . . على أن هذه المعجزات لا تتكرر أبدا . . هناك رأى يقول أن معجزات الرسل مع تقدم العلم يمكن أن يصل إليها البشر . . وهذا الرأى غير صحيح على الاطلاق . . فالمعجزة تبقى معجزة إلى يوم القيامة . . قد يقول واحد إننا قد نصل إلى قانون أو اختراع يشق الماء . . وحتى إن حدث هذا فإن المعجزة تبقى خالدة . . لأنه لا يمكن أن يأتى إنسان يضرب البحر بعصاه فينشق الماء إلا موسى عليه السلام . . وقد يقول بعض الناس أن عيسى عليه السلام كان يبرىء الأكمه والأبرص . . وأن هناك دواء الآن لبعض الداءات . . أو لكل هذه الداءات . . ولكننا نقول له أن المعجزة ستبقى معجزة . . فلن يستطيع بشر أن يشفى إنسانا مريضا بمجرد لمسه . . أو الاشارة إليه إلا عيسى عليه السلام . . قد يقول بعض الناس إننا نستطيع أن نذهب من مكة إلى بيت المقدس ونعود عدة مرات كل

يوم . . وهذا رد على معجزة الاسراء . . فنقول أبدا . . لن يستطيع إنسان أن يذهب بغير طائرة في الجو إلا محمد عليه السلام . . فضلا عن الصعود إلى الساء السابعة . . ذلك أن المعجزة تظل خالدة في نوعها وأدائها مهما طال الزمن . . وهي معجزة أساسها الاعجاز بالطريقة التي تمت بها . . ولا تصل إليها القوانين التي يكشف عنها الله سبحانه وتعالى من علمه للبشر . . بل تظل المعجزة معجزة . .

على أننا إذا نظرنا إلى المعجزات السابقة وجدنا هذه المعجزات فعلا من أفعال الله . . وفعل الله من الممكن أن ينتهى بعد أن يفعله الله سبحانه وتعالى . . البحر انشق لموسى . . ثم عاد إلى طبيعته . . النار لم تحرق إبراهيم . . ولكنها عادت إلى خاصيتها فى الاحراق . . ولكن معجزة النبى صلى الله عليه وسلم صفة من صفات الله . . وهى كلامه . . والفعل باق بابقاء الفاعل له . . والصفة باقية ببقاء الفاعل نفسه . .

على أن معجزات الله سبحانه وتعالى التي يؤيد بها رسله . . أو يريدها آية من آياته . . تختلف عن معجزات البشر في أن الله سبحانه وتعالى يجعل من يقوم بالمعجزة يملك خاصية هذه المعجزة وقتها . . أي أن الله سبحانه وتعالى يجعل الضعيف قويا . . وغير القادر قادرا . . والذي لا يستطيع شيئا يستطيع أن يفعله . . فمعجزة عام الفيل مثلا التي أرسل فيها الله سبحانه وتعالى طبرا أبابيل . . أفنت جيش أبرهه عندما جاء ليحطم الكعبة . . جعل الله المعجزة في أن الطير الضعيف يستطيع أن يهزم فيلا جبارا قويا . . ويستطيع أن يفني جيشا من أقوى جيوش العالم . . إن لم يكن أقواها في ذلك الوقت . . ولقد كانت المعجزة فيها قدرة هائلة حتى انها هزت نفوس بعض المؤمنين الذين لم يروها . . أو لم يشهدوها . . وجاءوا بعد عصر النبوة . . ولقد أثير حول هذه المعجزات حديث طويل في أنه كيف تستطيع الطير وهي تمسك بحجارة صغيرة جدا أن تفني جيشا من الأفيال . . ولو هدمت فوقه عمارة لخرج سالما معافى . . ووجد بعض العلماء في هذا الكلام تجاوزا لحدود العقل . . فبدأوا يحاولون تخريجها تخريجا عقليا بأن يقولوا أن هذه الطير كانت تحمل جراثيم فتكت بهذه الفيلة إلى آخر هذا الكلام الذي يحاولون به تبرير المعجزة . والمعجزة لا تبرر أبدا لماذا ؟ لأنها لا تخضع لقوانين البشر . . فالفاعل هو الله سبحانه وتعالى . . ومعجزة الفيل

حدثت كما رواها القرآن تماما من ناحية الطير . . ومن ناحية الحجارة . . ذلك أن هذه المعجزة وقعت في العام الذي ولد فيه الرسول صلى الله عليه وسلم . . ورسول الله بعث في الأربعين من عمره . . أي أنه عندما نزلت هذه الآية كان هناك من شهدوا عام الفيل . . ممن أعمارهم قد بلغت الخامسة والخمسين . . والستين . . والخامسة والستين . . والسبعين . . وما فوق ذلك . . فلو أن القرآن جاء برواية منافية أو مخالفة لما شهدوه لقالوا أن هذا لم يحدث . . وأن طيرا لم تأت . . . وأن حجارة لم تستخدم . . ولكن كون القرآن جاء بهذا . . وهناك شهود . . وشهود من الكفار الذين يهمهم الطعن في الدين . . ويهمهم أن يشككوا فيه . . ولم يستطيعوا أن يجادلوا في هذه الآية . . إذن فالطير قد جاءت . . والحجارة قد استخدمت . . وهذه معجزة من معجزات الله تحمل سمة المعجزات وهي أن الله سبحانه وتعالى عندما يريد أن يحقق المعجزة يعطى القوة أو القدرة لمن يختاره لتحقيقها . . فهنا أعطى القوة للطير لتغلب الفيل . . عكس المنطق تماما . . وأعطى القدرة لموسى فغلب السحرة وأعطاه قدرة شق البحر فضرب الأرض بعصاه فشق البحر . . وأعطى لعيسى عليه السلام قدرة شفاء المرضى واحياء الموتى . . كل هذا بإذن الله . . وهنا الاختلاف بين الاعجاز الإلهي . . وأي اعجاز آخر . . فأنت حين تريد أن تجعل رجلا ضعيفا يحمل حملا ثقيلا لا تستطيع أن تنقل إليه قوتك ليحمل هذا الحمل ولكنك تستطيع أن تحمله عنه . . وأي اختراع جديد يخدم الإنسان لا يستطيع أن يعطى الإنسان قدرة خارقة ولكنه يساعده باستخدام شيء خارجي . . أما الله سبحانه وتعالى . . فإنه هو وحده المستطيع أن يجعل الضعيف قويا . . والعاجز قادرا . . والقوى لا حول له ولا قوة . . ومن هنا فإذا انتصر رجل ضعيف على رجل قوى . . فإنك تعلم أن الضعيف قد نصره الله سبحانه وتعالى . . الله أعطى لإبراهيم مثلا قدرة الخلق حينها طلب منه أن يأتي بالطير ويقطعها . . ثم يضع على كل جبل جزءا ثم يدعوها فتأتى له سعيا . . أي أن إبراهيم هو الذي دعا . . والله هو الذي أذن . . وشاء . .

على أن معجزة القرآن تختلف في أوجه كثيرة عن المعجزات الأخرى . . وهذا ما سنبينه في الفصل القادم . .



الفضالاالتايئ مع إلا القالي وليف يحتالف

معجزة القرآن تختلف عن معجزات الرسل السابقين في كثير من زوايا الاعجاز .. وفي القرآن اعجاز لا يتنبه إليه العقل إلا بعد أن ينشط ويكتشف المستور عنه من حقائق الكون وأسراره . . حينئذ يتبين أن للقرآن وجوه اعجاز أخرى أو جديدة تزيد في معنى الاعجاز .. أو تعطى أبعادا جديدة لما يقال . . بل ان اعجاز القرآن موجود أحيانا في حرف . . حرف من القرآن يحمل اعجازا رهيبا . . وتلك حقيقة سنتناولها بالتفصيل في الفصول القادمة . . ولكن الذي يجب أن نعرفه الآن . . أن للقرآن عطاء لكل جيل بختلف عن عطائه للجيل السابق . . ذلك أن القرآن للعالمين . . أى الدنيا كلها . . لا يقتصر على أمة بعينها . . وإنما هو الدين الكامل لكل البشر . . ومن هنا فإنه يجب أن يكون له عطاء لكل جيل . . وإلا لو أفرغ القرآن عطاءه الاعجازي في قرن من الزمان عطاء لكل جيل . . والقرآن متجدد لا يجمد أبدا . . سخى يعطى دائها . . قادر على العطاء لكل جيل بما متجدد لا يجمد أبدا . . سخى يعطى دائها . . قادر على العطاء لكل جيل بما تعطينا الآن عمقا جديدا في معناها . . ذلك العمق لم يكن أحد يصل إليه بالفهم تعطينا الآن عمقا جديدا في معناها . . ذلك العمق لم يكن أحد يصل إليه بالفهم الدقيق في أول وقت نزول القرآن . .

ولكى تكون هذه النقطة واضحة يجب أن نفرق بين شيئين اثنين في القرآن الكريم . . الأحكام الخاصة بمنهج العبادة . . أو ما يحدده الله للبشر ليقوموا بعبادته بالطريقة التي حددها الله سبحانه وتعالى ليعبد في الأرض . . كلمة افعل . . ولا تفعل . . هذا حلال . . وهذا حرام . . هذه الأحكام التكليفية لا تغيير فيها ولا تبديل . . وإنما كما فسرها رسول الله صلى الله عليه وسلم . . أو كما فسرت في عهد نزول القرآن . . الصلاة خمس مرات . لا اجتهاد في هذا . . شهادة أن لا إله إلا الله . . الزكاة . . ما حرم على الإنسان وما أحل له . . الزواج والطلاق . . كل ما شرعه الله من أحكام بينه الرسول صلى الله عليه وسلم وفسره . . ولا اجتهاد فيه . . لا يستطيع أحد أن يأتي ويقول لنا أن عليه وسلم وفسره . . ولا اجتهاد فيه . . لا يستطيع أحد أن يأتي ويقول لنا أن الصلوات أربع مرات في اليوم . . ويفسر هذا بأي وجه من التفسير . . هذا غير مقبول . . وليس مجال المناقشة . . افعل ولا تفعل . . الأحكام التي إذا فعلتها نجوت . . وإذا لم تفعلها عوقبت . . هذه لا تبديل فيها ولا اجتهاد . . لأن الله نجوت . . وإذا لم تفعلها عوقبت . . هذه لا تبديل فيها ولا اجتهاد . . لأن الله نجوت . . وإذا لم تفعلها عوقبت . . هذه لا تبديل فيها ولا اجتهاد . . لأن الله نجوت . . وإذا لم تفعلها عوقبت . . هذه لا تبديل فيها ولا اجتهاد . . لأن الله نجوت . . وإذا لم تفعلها عوقبت . . هذه لا تبديل فيها ولا اجتهاد . . لأن الله الموات في الموات ف

سبحانه وتعالى هو الذي يحدد لنا كيف نعبده . . وهو الذي يختار لنا الطريق . . ناق بعد ذلك إلى الأشياء المتصلة بقوانين الكون والخلق . . تلك الأشياء التي ألم يكن للعقل البشرى الاستعداد العلمي وقت نزولها ليفهمها تماما . . مثلا كروية الأرض . . احدى الحقائق التي تحدث عنها القرآن . . الغلاف الجوى المحيط بالأرض احدى الحقائق التي تحدث عنها القرآن . . علم الأجنة تناوله القرآن . . دوران الأرض حول نفسها . . الزمن . . ونسبية الزمن . . وعدد من القرآن . . دوران الأرض حول نفسها . . الزمن . ونسبية الزمن . . وعدد من حقائق الكون الأساسية . . نجد أن الآيات التي تتناول هذه الأشياء مر الرسول صلى الله عليه وسلم عليها مرورا وترك للعقل في كل جيل أن يأخذ قدر حجمه . . ويعطى حجمه . . والمعجزة هنا في القرآن انه يعطى لكل عقل قدر حجمه . . ويعطى ما يرضيه . . ونصف المتعلم يجد في القرآن ما يرضيه . . والمتبحر في العلم يجد في القرآن اعجازا يرضيه . .

هذه واحدة . . من اعجاز القرآن الكريم . . انه يقدم لكل نفس باستخدام الآيات والألفاظ التي تؤدى إلى المعنى . . فإذا ما كشف الله للبشر عن سر من أسرار كونه . . ورجعنا إلى الآية نجدها تؤدى نفس المعنى . .

رب المسارق والمغارب.

ولنضرب مثلاً يوضح ذلك . . يقول الله سبحانه وتعالى في كتابه العزيز . .

« رب المشرق والمغرب »

« رب المشرقين ورب المغربين »

« رب المشارق والمغارب »

لو أخذنا كل آية من هذه الآيات وقت نزول القرآن الكريم على حجم تفكير العقل البشرى في ذلك الوقت . . نجد أن مفهوم المشرق هو جهة شروق الشمس . . ومفهوم المغرب هو جهة غروب الشمس . . فعندما يقول الله سبحانه وتعالى رب المشرق والمغرب . . فليس هناك تعارض بين العقل والآية في ذلك . . نأتي بعد ذلك للآية الكريمة « رب المشرقين ورب المغربين » نقول إذا كان المشرق هو جهة الشرق . . فإن رب المشرقين معناها أنها تجمع بين عمومية الجهة وهي الشرق . . وبين المكان المحدد لشروق الشمس . . بمعنى أنك تقول الجهة وهي الشرق . . وبين المكان المحدد لشروق الشمس . . بمعنى أنك تقول

هذا هو الشرق . . وهذا هو الغرب . . وتشير بيدك إلى جهة المشرق أو المغرب . . فإذا أردت أن تحدد مكان شروق الشمس . . فإنك تقول أن الشمس تشرق من هنا . . وتحدد المكان بالضبط . . هذا هو التفسير في وقت نزول الآية . . ثم نأتي بعد ذلك إلى « رب المشارق والمغارب » . . التفسير وقت نزول الآية هو أن كل بلد له مشرق وله مغرب . . ومن هنا فإن الله سبحانه وتعالى هو رب المشارق كلها والمغارب كلها . .

فإذا جئنا الى هذه الأيات اليوم لوجدنا تفسيرها يختلف . . رب المشرق والمغرب . . هذه قالوا عنها عمومية . . ولكن الله سبحانه وتعالى قرن كلمة المشرق بالمغرب لأنه لا يوجد مشرق بدون مغرب . . كروية الأرض تحتم هذا . . ففى الوقت الذى تغرب فيه الشمس على جهة . . فى نفس الوقت . . وفى نفس اللحظة تشرق على جهة أخرى . . إذن قول الله سبحانه وتعالى رب المشرق والمغرب . . ولم يقل رب المشرق ورب المغرب . . أو لله المشرق ، أو لله المغرب . . حيث كان المعتقد وقت نزول القرآن أنها جهتان مختلفتان تماما . . متقابلتان بالنسبة للعين المجردة . . ولكن قول الله سبحانه وتعالى رب المشرق والمغرب . . معناها أن الشروق والغروب يتم في وقت واحد . . أى أن الشمس تغرب على بلد في نفس الوقت تشرق فيه على بلد آخر . .

نأتى بعد ذلك للآية الكريمة:

«رب المشرقين ورب المغربين »

لماذا قال المشرقين بالذات والمغربين . . إذا نظرنا إلى الكرة الأرضية نجد انها مقسمة إلى جزءين . نصف مضىء . . ونصف معتم . . والنصف المضىء له مشرق ومغرب . . بينها النصف المعتم يسبح فى ظلام دامس . . فإذا استدارت الكرة تماما يواجه النصف المظلم الشمس والنصف المضىء يصبح ظلاما . . أصبح نصف الكرة الذى كان مظلها له مشرق . . ونصف الكرة الذى كان مضيئا يسبح فى ظلام . . إذن فالكرة الأرضية فى عموميتها لها مشرقان . . مشرق تضىء يسبح فى ظلام . . إذن فالكرة ومغرب . . ثم تستدير الكرة كلها . . فيأتى نصف الكرة الأخر فيكون له مشرق ومغرب . . إذن فآية رب المشرقين ورب المغربين تعرض لنا بأن نصف الكرة يكون ظلاما ليس له مشرق ولا مغرب . . والنصف الأحر يكون مضيئا له مشرق ومغرب . . وعندما ينعكس الوضع يصبح هذا الأحر يكون مضيئا له مشرق ومغرب . . وعندما ينعكس الوضع يصبح هذا

النصف له مشرق ومغرب . . وهذا النصف لا مشرق له ولا مغرب . . وهكذا في عمومية الكرة الأرضية . . هناك مشرقان ومغربان . .

فإذا انتقلنا إلى رب المشارق والمغارب . . نجد أنه بعد أن تقدم علم الفلك لا يوجد مشرق واحد . . ومغرب واحد لأى دولة في العالم . . وإنما هي مشارق ومغارب . .

إذن فزاوية الشروق تتغير . وزاوية الغروب تتغير . . ولكن الحس لا يدرك ذلك . . بل إنه إذا نظرنا إلى الكرة الأرضية نجد أنه في كل جزء من الثانية مشرق تشرق الشمس فيه على مدينة وتغيب عن مدينة أخرى . . أي أن هناك ملايين المشارق والمغارب لكل بقعة من الأرض . . المشرق والمغرب للبلدة الواحدة لا يتكرر طوال أيام السنة . . لا تشرق الشمس على بلدة من نفس مكانها الذي أشرقت منه في الأمس . . أو تغرب على بلد من نفس مكانها الذي غربت منه بالأمس . . وإن كانت جهة الشرق واحدة . . إلا أن المشرق تختلف زاويته كل يوم . . وكذلك المغرب . . وتختلف في فصول السنة . . وفي أيام الصيف عن الشتاء عن الخريف عن الربيع . . وهذا لا يمكن أن يحدث إلا من حركة دوران الأرض حول الشمس مرة كل عام . . فإن هذه الحركة هي التي تجعل لكل يوم مشرقا ومغربا بزاوية مختلفة . . بل بتوقيت مختلف عن اليوم الآخر . . وأبسط شيء لتدرك هذا بدلا من الدخول في التعقيدات الفلكية هو صيام شهر رمضان . . ففي كل يوم تفطر في مغرب مختلف عن المغرب الآخر في الوقت . . وكذلك تمتنع عن الطعام في مشرق مختلف عن المشرق الآخر في الوقت . . وأوقات الصلاة تختلف كل يوم من أيام العام . . تبعا لحركة الأرض حول الشمس . .

واختلاف المشارق والمغارب يبين ـ بخلاف أن الأرض تدور حول الشمس ـ إن الأرض كروية . . فلو كانت الأرض مسطحة . . كان لابد أن تطلع الشمس من مشرق واحد . . وتغيب من مغرب واحد . . حينئذ لا يكون هناك مشارق ومغارب . . ولكن كونها كروية . . وكونها تدور حول نفسها وحول الشمس هو الذي يجعل هناك مشارق ومغارب . .

والذي أريد أن أقوله أن عطاء القرآن في الأولى ، رب المشرق والمغرب لم يلغ عطاءه في الثانية وهو رب المشرقين ورب المغربين . . وهو لا يلغي عطاءه في

الثالثة وهو رب المشارق والمغارب..

بل أن التقدم العلمى الذى غير كثيرا من مفاهيم الكون لم يستطع أن يغير معنى الآيات الكريمة . . بل انسجم معها . . ويحضرنى قول قرأته فى أحد المخطوطات القديمة يقول كاتبه «يا زمن وفيك كل الزمن » ومعنى هذا القول ان الزمن نسبى فى الكون . فمثلا عندما أؤدى أنا الظهر هناك أناس فى مكان آخر يصلون العصر . . وأناس فى مكان ثالث يصلون المغرب . . وأناس فى مكان ثالث يصلون المغرب . . وأناس فى مكان خامس يصلون الفجر . . أى أنه فى رابع يصلون العشاء . . وأناس فى مكان خامس يصلون الفجر . . أى أنه فى الوقت الواحد يؤذن لله على ظهر الأرض الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر . . إذن فالله مذكور فى كل زمن وبجميع أوقات الزمن . .

هذه آية من آيات القرآن الكريم اتضحت دقة معناها عندما تقدم العلم . . كان لها عطاء وقت نزول القرآن . . ولها عطاء مختلف الآن . . وربما يكون لها عطاء آخر في الأزمنة القادمة بعد أن يتقدم العلم . . والاعجاز هنا أن القرآن يعطى لكل جيل عطاءه . . ويعطى لكل عقل حاجته دون أن يتناقض مع الحقيقة العلمية أو يتصادم مع حقائق الكون . . فهو متجدد العطاء دائما . . وحقائق الكون لا يمكن أن تتصادم أبدا مع القرآن . . لأن الله هو الفاعل . . والله هو القائل . . والله هو القائل . .

هذه احدى نواحى اختلاف القرآن الكريم في معجزاته عن الكتب الساوية الأخرى . . وهو ما سأتحدث عنه بالتفصيل في الفصول القادمة . .

### حفظ القرآن وتطبيق القرآن

على أن هناك ناحية ثانية وهى أن معجزة القرآن تختلف عن معجزات الرسل اختلافا آخر . . فكل رسول كانت له معجزة وكتاب ومنهج . . معجزة موسى العصا . . ومنهجه التوراه . . معجزة عيسى الطب . . ومنهجه الانجيل . . لكن رسول الله صلى الله عليه وسلم معجزته هى عين منهجه . . ليظل المنهج محروسا بالمعجزة وتظل المعجزة محروسة بالمنهج . . وهنا فقد كانت الكتب السابقة للقرآن داخلة فى نطاق التكليف . . بمعنى أن الله سبحانه وتعالى يكلف عباده بالمحافظة على هذه الكتب .

ماذا حدث عندما كلف الله عباده بالمحافظة على هذه الكتب؟

نسوا حظا مما ذكروا به . . أى أنهم نسوا ما ذكرهم الله سبحانه وتعالى به . . وما لم ينسوه حرفوه . . لووا ألسنتهم به . . وما لم يلووا ألسنتهم به زادوا عليه وجاءوا بأشياء من عندهم وقالوا إنها من عند الله ليشتروا بها ثمنا قليلا . . إذن فتكليف الله سبحانه وتعالى لعباده أن يحافظوا على الكتب السابقة ، أدخلوا فيها هوى النفس وأخضعوها للتحريف . . لكن عندما أنزل الله سبحانه وتعالى القرآن قال :

« إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون »

لماذا . . أولا لأن القرآن معجزة . . وكونه معجزة لابد أن يبقى بهذا النص وإلا ضاع الاعجاز . . وثانيا لأن الله جرب عباده فى الحفاظ على الكتب السابقة

فلم يحفظوها وحرفوها . .

وهنا نلاحظ شيئا هاما يبين لنا أن معجزة القرآن محفوظة من الله سبحانه وتعالى . لو أخذنا خطين . خط تطبيق القرآن والعمل بتعاليمه . وخط المحافظة على القرآن . نرى أن تطبيق القرآن والعمل به كلما مر الزمن قل وضعف . أما المحافظة على القرآن . فكلما مر الزمن زاد بشكل عجيب . حتى انك ترى القرآن الآن في كل مكتب . وفي السيارات . وعلى صدور السيدات . وفي المنازل . وفي كل مكان . وتجد تجميلا في القرآن من أناس لا يؤمنون به . فترى رجلا ألمانيا . مثلا يكتب القرآن كله في صفحة واحدة . ويخرجه بشكل جميل وهو ربما لم يقرأ القرآن في حياته . وتجد اليابان مثلا تتفنن في طبع المصاحف الجميلة ، فإذا سألت لماذا لا يفعلون ذلك في الكتب الأخرى ؟ نقول لك إنهم مسخرون لذلك ، لأن الله سبحانه وتعالى هو الذي يحفظ القرآن . وكل هذا الحفظ الذي تراه هو من عمل الله . . وليس من عمل الإنسان . وأنت حين ترى القرآن في مكتب أو سيارة أو منزل وتسأل صاحب المنزل أو السيارة . أو المكتب هل تعمل بهذا القرآن في منزلك دون أن تعمل به ؟ فلا يستطيع أن يجيب أو يقول لك إنه بركة . .

ومن هنا فإن غفلتنا عن تعاليم القرآن كسلوك في الحياة لا تتمشى مع ازدياد الحفاظ على القرآن الكريم . . أحيانا تجد غير المسلم يحافظ على القرآن ويحمله . . وأحيانا تجد من لا يطبق القرآن يقتني أكبر عدد من المصاحف . .

ومن هنا فإن الله سبحانه وتعالى يريد أن يبين لنا أن الذي يحفظ القرآن هو الله . . وإنه كلما نقص خط العمل بالقرآن ازداد خط الحفاظ عليه ، لأن العباد هم المكلفون بالعمل . . ولكن الله سبحانه وتعالى هو الذي يحفظه . . ننتقل بعد ذلك إلى نقطة ثانية وهي أن القرآن نزل رحمة للعالمين أو للعالم أجمع . . وهذه احدى معجزات القرآن . . فقد كان الله سبحانه وتعالى يرسل الرسل المختلفة إلى المجتمعات المختلفة لتعالج الداءات وتهدى الناس إلى سبيل الله . . وكان لكل مجتمع داء يختص به دون سائر المجتمعات البشرية . . لذلك اقتضى الأمر أن يأتي رسول ليعالج داءات هذا المجتمع . . بل إن الله سبحانه وتعالى أرسل أكثر من رسول في وقت واحد لمعالجة داءات مختلفة . فإبراهيم عليه السلام . . ولوط أرسلا في وقت واحد . . لماذا ؟ لأن المجتمعات في ذلك الوقت كانت مجتمعات منعزلة لا يعرف بعضها عن بعض شيئا ، وذلك بسبب سوء المواصلات وعدم وجود التقدم العلمي الذي يتيح سرعة الاتصال بين هذه المجتمعات . . بل إن هذه المجتمعات كانت تعيش وتفني دون أن يدري مجتمع منها عن الأخر شيئا . . كما أن الداءات في هذه المجتمعات كانت مختلفة . . فمنهم من كان لا يوفى الكيل والميزان . . ومنهم من كان يعبد الأصنام . . ومنهم من كان يفسد في الأرض ، ولكن بعد أن تقدم العلم أصبح العالم كله مجتمعا واحدا . . يحدث شيء في أمريكا . . وبعد دقائق تجده في مصر . ويحدث شيء في اليابان . . وبعد ساعات تجده في أوربا . . إذن الاتصالات أصبحت سهلة وميسرة . . والعالم كله اقترب من أن يصبح وحدة واحدة . . ومع تعدد الاتصالات وسهولتها توحدت الداءات . . فأصبح ما يشكو منه بلد تشكو منه معظم البلاد الأخرى . . فكان لابد من وحدة العلاج . . فمثلا الدعاية للكفر والشيوعية داء استشرى في كل أنحاء العالم . . ولم يترك دولة دون أخرى . . النظام المالي والربا تجده في الدنيا كلها . أكل المال بالباطل والسرقة داء استشرى في معظم دول العالم . . إذن الداءات أصبحت واحدة . . وهذا يقتضي وحدة العلاج . . ومن هنا جاء الدين الإسلامي للعالمين . . أي للدنيا كلها . . لأن وحدة الداء تقتضي وحدة العلاج . . وهذا من معجزات القرآن الكريم . . فإن الله قد وضع وحدة العلاج قبل أن تتحقق وحدة الداء فسبق بذلك علم البشر . .

### القرآن حدد مصدر العلم للبشر

فرق آخر بين معجزة القرآن والمعجزات الأخرى ، هو أنه حدد مصدر العلم البشرى . . وروى لنا كيف يتعلم الإنسان . . فقال الله سبحانه وتعالى فى كتابه العزيز . .

## « وعلم آدم الأسياء كلها »

ومن هنا حدد مدخل العلم إلى البشر . . فأنت حين تريد أن تعلم طفلك . . تبدأ بتعليمه الأسهاء . . فاللغة هي وسيلة للتفاهم بين البشر . . فهذا الإنسان الذي خلقه الله . . والذي عمر الأرض . . وأقام كل ما نشاهده من مدنية وحضارة . . كان يجب أن تكون هناك وسيلة للتفاهم بين البشر . . فبدون وجود وسيلة للتفاهم لا يمكن أن تقوم حضارة أو يتم تعايش حقيقي . . أو ينتقل العلم من جيل إلى جيل ليتقدم كل جيل ويأخذ حظه من المعرفة عن الجيل الذي سبقه . . ويضيف إليه . . وكانت هذه الوسيلة هي اللغة أو الكلمة التي تسمعها الأذن ويتكلم بها اللسان . . وإذا ولد الإنسان أصم لا يسمع فإنه لا ينطق . . وأمامنا الأمثلة في العالم أجمع . . على أن أي إنسان لا يسمع لا يستطيع أن بنطق . .

إذن فليست اللغة هي فصيلة دم ولا بيئة . ولا جنسا . ولا وراثة . . ولا تعتمد على بشر معين . . وإنما ما نسمعه نتكلم به . . فلو إنني أتيت بإنسان فرنسي أو هولندي . . أو أفريقي . . أو من أي جنسية في العالم . . أتيت به كطفل رضيع . . وتركته في بيئة لا تتكلم إلا اللغة العربية . . فإنه سيتكلم لغة البيئة التي عاشها . . بصرف النظر عن جنسيته . . ولو إنني أتيت بإنسان عربي ووضعته في بيئة لا تتكلم العربية لصعب عليه بعد ذلك ألم يتحدث باللغة العربية . .

إذن ما تسمعه الأذن يحكيه اللسان . . فلا جدوى من النطق بألفاظ إلا إذا كانت معانيها قد شرحت أولا والأصل أن يوجد الشيء ثم يوضع له اسم . . فأنت مثلا لا تستطيع أن تطلق لقب كوب إلا إذا وجد الكوب أولا . . وإلا فالكلمة ليس لها معنى . .

نعود إلى معجزة القرآن . . والقرآن كلام الله . . والكلام هو أساس الحضارة . . وأساس العلم الذي نزل من الله إلى الإنسان . . فالله سبحانه

وتعالى يقول في كتابه العزيز . . « وعلم آدم الأسهاء كلها »

ونحن الآن حين نريد أن نعلم طفلا أن يتكلم فلابد أن نبدأ بأن نعلمه الأسهاء أولا . . ولا نبدأ بأن نعلمه الأحداث . . بل نبدأ ونقول له هذا قلم . . وهذه كراسة . . وهذا أسد . . وهذا كوب . . وهذا طعام . . وهذا طريق . . وهذا نور . . وهذا ظلام . .

إذن نحن نعلمه الأسهاء أولا . . فإذا ما تعلم الأسهاء أصبح يستطيع بعد ذلك أن يتعلم وأن يتكلم ذلك أننا لا نعلم الطفل الأسهاء في المدرسة فقط . . بل نحن نعلمه بالفطرة . . الطفل المتعلم والجاهل يتعلم الأسهاء . . فالأم تعلم الطفل الذي لا يذهب إلى المدرسة . . والمدرسة تعلم الطفل الذي يذهب إلى المدرسة . . ولكن الاثنين لكي يستطيعا التفاهم في الحياة يجب أن يتعلما الأسهاء أولا . . فنجد أن الطفل الجاهل والمتعلم يعلم معنى الأسهاء . . فهو يعلم معنى كلمة طريق . . أو كوب . . أو أسد . . أو نعامة أو إلى آخره . . لا فرق بين كلمة طريق . . لأن هذا هو مدخل التفاهم بين البشر . . وأساس هذا التفاهم كما وضعه الله سبحانه وتعالى حين «علم آدم الأسهاء» . . فأصبحت هي الأساس في العالم أجمع . . والآن بعد أربعة عشر قرنا نجد أن أساس العلم في الحول المتقدمة . . والدول غير المتقدمة هو الأسهاء . . بل ان الدول المتقدمة لسرعة تعليم الأسهاء باعتبارها أساس التفاهم في الحياة . . تأتي بصور لتعلم السرعة تعليم الأسهاء دون أن تضيع الوقت بتعليم الحروف الأبجدية . . ويستطيع الطفل أن يتعلم أي شيء آخر . . بعد ذلك . .

### القرآن منهج للحياة

معجزة القرآن تختلف أيضا عن معجزات الرسل الأخرى . . إنه لا توجد قضية تمس حياة البشر إلا ويوجد في منهج الله سبحانه وتعالى ما يعالج هذه القضية . . نحن نقول يعالج . . لأن التشريعات عندما تأتى تعالج واقعا موجودا في المجتمع وفسادا انتشر . . ومن هنا فإن القرآن قد تعرض لقضايا الكون جميعها وأوجد لها العلاج ، وأوجد لها الشفاء والذي يدعيه البعض أن منهج الله لا يعالج قضايا العصر . . دليل على أنهم لم يدرسوا هذا المنهج . . ولم يتعمقوا

فيه . . فيا من قضية أساسية في المجتمع إلا ويعالجها القرآن الكريم . . ولكن هنا يقع بعض اللبس . . فقد يقول بعض الناس : إن القرآن مثلا لا يعالج قضايا زيادة إنتاج الأرض أو الاختراعات الحديثة إلى آخر هذا الكلام . . والذي يجب أن يعرفه الناس جميعا أن القرآن هو منهج عبادة . . ولكنه حينها يأق ليعالج ، لا يعالج الخصوصيات . . وإنما يضع المبدأ . . فهو حين يطلب منا أن ننقب في الأرض ونبحث عن آيات الله . . وأن نتعلم في أمور الدنيا . . وأن نعمل وننتج . . ونعمر الأرض إنما هو يطلب منا لو اتبعناه لاستطعنا أن نصل إلى أكبر تقدم يمكن أن يحققه بشر . . إذن المبدأ موجود في ضرورة البحث في الكون . . ومواصلة البحث والدراسة . . ومن يبحث ويدرس في قلبه إيمان بالله . . وشعور بعظمة الله وقدرته يستطيع أن يحقق الكثير . . والكثير جدا . . المبدأ هو أن نزرع ونعمر ونكشف عن آيآت الله فيها . . فإذا تقاعسنا عن هذا كله . . وإذا لم نفعل ذلك . . فلا يمكن أن نستغرب . . أو أن نتعجب لأن غيرنا من الأمم قد تقدم علينا . . فنحن تركنا منهج الله في العمل . . فلابد أن يتركنا قانون الله في النتيجة . . وهذا هو الجمال في الحياة . . فلا يمكن أبدا أن يكون هناك جمال في الحياة . . إذا كان الطالب المجد . . والطالب الذي لا يقرأ كتابا في حياته كلاهما ينجح . . ولا يمكن أن يكون هناك جمال في الحياة إذا كان الإنسان الذي يحرث الأرضَ ويعتني بها ويسقيها ويعالجها من الأفات . . والإنسان الذي يترك الأرض ولا يعمل فيها شيئا بل يهملها تماما . . كلاهما يجني نفس المحصول ، إذا حدث هذا فإن الجمال في الحياة يختفي ويصبح كل شيء قبيحا فلا تجد طالبا ينبغ . . ولا عالما يخترع . . ولا إنسانا يضيف إلى الحياة شيئا . . ولا مدينة تبني مادام من يعمل ومن لا يعمل سيحصلان على نفس النتيجة . . ويحققان نفس الشيء . . ولكن الجمال في الحياة في تناسب النتيجة مع العمل . . وعن هذا يتحدث القرآن في الدنيا والأخرة . .

وبذلك نكون قد عددنا أوجه الخلاف في معجزة القرآن عن معجزات الرسل الأخرى . . فالقرآن عطاء لكل جيل يختلف عن عطائه للجيل السابق . . والقرآن للعالمين ، أي للدنيا كلها . . وليس لقوم محددين والقرآن يحوى الحقائق الأساسية في الكون ،كله . . ويأتي بها واضحة في ألفاظ تنسجم مع قدرة العقول التي عاشت وقت نزول القرآن . . وقدرة العقول في كل جيل بعد ذلك . .

فالقرآن يعطى لكل عقل حجمه . .

ومعجزة القرآن تختلف أيضا في أن الله هو الذي يحفظ كتابه ، أما معجزات الرسل السابقة . . فقد كلف الله البشر بحفظها فحرفوها ونسوا ما ذكروا به . . وأضافوا إليها . . ولكن الله سبحانه وتعالى حفظ القرآن من أن يحدث فيه أي تبديل أو تغيير . . كما أن القرآن كلام الله الذي بدأه مع آدم . . والذي هو أساس العلم البشري كله . .

ولكن القرآن جاء يتحدى العرب في اللغة . . وفي البلاغة . وذلك ما سنتحدث عنه في الفصل القادم . .



الفضكالاالتالت العنابة

# المعجزة اللغوية في القرآن الكريم

القرآن كلام الله سبحانه وتعالى . . ومادام كلام الله فيجب أن يكون معجزا . . لأن قائله هو الله سبحانه وتعالى ليس كمثله شيء . . ولقد أذهلت بلاغة القرآن عند نزوله ، العرب ، وهم أساتذة البلاغة في ذلك الوقت ان وبهتوا لما فيه من اعجاز . . ومن بلاغة . . وقال بعض العرب في ذلك الوقت ان أساتذة البلاغة قادرون على أن يأتوا بمثل هذا الأسلوب . . ولكنهم صرفوا من الله على أن يأتوا به . . وهذا القول هو اثبات بأن القرآن هو كلام الله سبحانه وتعالى . . فلو أنه ليس كلام الله لما صرف الله العرب عنه أن يأتوا بمثله . . وأثبتوا أن اعجاز القرآن الكريم موجود . . ولكنهم جعلوا هذا الاعجاز وأثبتوا أن اعجاز القرآن الكريم موجود . . ولكنهم عن أن يأتوا بمثله . . وكان هدفهم أن ينفوا الاعجاز عن ذاتية القرآن . . في أن بشرا لا يستطيع أن يأتى بمثله . وبهذا النفي الذي أرادوه أعطوا للقرآن معجزة أخرى ، وهي معجزة القدرة . .

على أن اعجاز القرآن يجب أن ننظر إليه من الدائرة الأولى التى استقبلته . . وهى رسول الله صلى الله عليه وسلم . . فالمنطقى والطبيعى مادام القرآن كلام الله سبحانه وتعالى ، يكون أبلغ الكلام . . ويكون فيه معجزة . . وبلاغة القرآن لها عناصر لابد أن تتوافر فيها . . فالبلاغة هى مطابقة الكلام المقتضى الحال . . ومقتضى حال المخاطب بالذات . . ولكن العجيب أن القرآن في هذه الناحية ، وهى مطابقة الكلام بمقتضى الحال . . فيه معجزة كبرى . . فأحوال الناس متعددة . . متغيرة . . وأنت حين تخاطب إنسانا إذا الم تعرف ما في نفسه . . فإنك لا تستطيع أن تصل إلى أعماقه . . ومخاطبتك لرئيس الدولة مثلا . . أو الأمير . . تختلف في أسلوبها وطريقتها عن مخاطبتك لخادمك أو من يعمل عندك . . تختلف في أسلوبها عن مخاطبتك لزوجتك وأولادك . . وكل ذلك يعمل عندك . . تختلف في أسلوبها عن مخاطبتك إلى الحالة النفسية التي فيها التي تخاطبها . . بل إن الأمر يمتد أكثر من ذلك إلى الحالة النفسية التي فيها المخاطب . . فإنسان غاضب في قمة غضبه لا يمكن أن تخاطبه بنفس المخاطب . . فإنسان غاضب في قمة غضبه لا يمكن أن تخاطبه بنفس الأسلوب . . وبنفس الطريقة التي تخاطب هذا الشخص ذاته بها عندما يكون في حالة نفسية سعيدة . . هذا له كلام . . وهذا له كلام آخر . . مخاطبة الإنسان حالة نفسية سعيدة . . هذا له كلام . . وهذا له كلام آخر . . مخاطبة الإنسان

## المعجزة اللغوية في القرآن الكريم

الغاضب لها طريقة . . ومخاطبة الإنسان الذي هو في حالة نفسية سعيدة لها طريقة أخرى . . ولكن اعجاز القرآن يأتى في أنه يحيط بالحالات النفسية للمخاطبين جميعا . . الغني منهم والفقير . . التعيس منهم والسعيد . . الخادم منهم والسيد . . إنه يخاطبهم جميعا . . ويخاطبهم في حالاتهم النفسية كلها . . فالإنسان الغاضب إذا سمع القرآن هدأت نفسه . . والإنسان السعيد إذا سمع القرآن اهتز في داخل نفسه . . وزادت سعادته . . والأمير . . والخادم . . والمثقف . . وغير المتعلم . . وهؤلاء جميعا الذين لا يمكن أن يجتمعوا على أي مستوى . . ولا أن تتوحد عقلياتهم . . بحيث يكلمهم متحدث وأحد . . وفي نفس الموضوع فيفهمونه . . تراهم في الصلاة . . وقد اجتمعوا في المسجد . . وجلسوا معا . . ويتلى القرآن فيهز قلوبهم جميعا . . رغم اختلاف الثقافة والبيئة والحالة النفسية . . والحالة الاجتماعية وكل شيء اختلافا بينا . . ومن هنا كان الاعجاز الأول في بلاغة القرآن . . انه يحيط بعلم حالات أفراد متعددين . . من أجناس مختلفة . . وشعوب مختلفة . . وثقافات مختلفة . . ولغات مختلفة . . وبيئات مختلفة . لم يخاطبهم بما يهز وجدانهم ومشاعرهم . . ويؤثر في عواطفهم . . فإذا سألت أحدهم ما الذي أعجبك في القرآن . . فإنه غالبا لا يستطيع أن يعطيك جوابا شافيا . وإنما سيعطيك كل واحد منهم جوابا مختلفا . . وذلك يدل على أن الاعجاز واصل إلى قلبه . . متغلغل في نفسه . . بما لا يستطيع هو أن يصفه الوصف الكامل . . أي أن القرآن يخاطب في النفس البشرية أحاسيس وملكات لا يعلمها إلا خالقه . . وهذه الملكات لو عرفناها لعرفنا لماذا تتأثر بأسلوب القرآن . . ولكننا نظل نبحث ونحوم حول الآيات التي أعطت القرآن هذه البلاغة . . ثم بعد ذلك لا نجد جوابا شافيا . . إذ إن الله سبحانه وتعالى يخاطب في النفس البشرية ملكات هو خالقها . وإن هذه الملكات تتأثر بكلام الله سبحانه وتعالى . . وتهتز له دون فارق من فوارق الدنيا . . أو من الفوارق التي وضعتها الحياة الدنيا بين الناس . . ولذلك كان أخشى ما يخشاه الكفار أن يستمع الناس إلى القرآن . . ولو كانوا غير مؤمنين . . فقد كان القرآن بمخاطبته لملكات كل نفس يهزها هزا عنيفًا . . ويجعلها تتأثر به . . حتى أن الوليد بن المغيرة حين استمع إلى القرآن قال : إن له لحلاوة ، وإن عليه لطلاوة ، وإن أعلاه لمثمر ، وإن أسفله لمغدق . وإنه يعلو ولا يعلى

# المعجزة اللغوية في القرآن الكريم

عليه .

وهكذا تأثر به دون إيمان . . وعمر بن الخطاب رضى الله عنه حين دخل بيت صهره بعد أن علم باسلام أحته وزوجها كان ناويا الشر . . وما إن استمع إلى آيات من القرآن حتى هدأت نفسه وانشرح صدره للإسلام . . لماذا ؟ لأن كلام الله سبحانه وتعالى قد خاطب ملكة فى نفسه . . وهو فى غاية الضيق والحمق . وينوى الشر . . وخاطب هذه النفس ، نفس عمر بن الخطاب ، وهم فى حالة الحالة من الغضب الشديد بنفس الكلام الذى يخاطب به المؤمنين ، وهم فى حالة انسجام وسعادة شديدة لقربهم إلى الله سبحانه وتعالى . . وإذا بالآيات ، نفس الآيات التى تدخل السعادة على نفس قريبة من الله . . قد أدخلت الهدوء والانسجام على نفس لم تكن قد آمنت . . وأصابت فى نفس الوقت نفوسا سعيدة وهى نفوس المؤمنين . . فجعلتها تزداد سعادة . . وتنشرح للإسلام . . ونفسا عاضبة تنوى الشر لم تصل إلى الإيمان بعد . . فهدأتها وجعلتها سعيدة . . وانشرح الصدر للإيمان . . مع أن الكلام واحد . . وفرق كبير بين حالة وانشرح الصدر للإيمان . . ومع ذلك ولأن القائل هو الله سبحانه وتعالى . . وهو المخاطب فى الحالتين . . ومع ذلك ولأن القائل هو الله سبحانه وتعالى . . وهو العالم بالنفس البشرية التى خلقها . . فقد كان كلامه مناسبا لكل حالات المخاطب مها اختلفت هذه الحالات . . مع أنه نفس الكلام . .

إذن فهناك في النفس ملكات خفية عن الإنسان . . لا يعرف سرها إلا الله سبحانه وتعالى . . ويقوم الله بمخاطبة البشر على اختلاف أحوالهم . . فتهتز هذه الملكات . . وتتأثر وينسجم الإنسان معها دون أن يعرف السر . .

#### قالوا ساحر . . وقالوا مفتر

إذا وصلنا إلى ذلك . . نكون قد تحدثنا عن أول شروط البلاغة . . وهو مطابقة الكلام لمقتضى الحال . . ونجد أن القرآن في هذه الناحية قد تخطى كل شروط البلاغة في أنه مطابق لكل أحوال البشر . . على اختلاف ظروفهم . . ولذلك تحير الكفار في هذا الاعجاز في مخاطبة البشر جميعا . . وفي هذا الاعجاز الذي تهتز له قلوب كل من يسمعه ويفهمه . . فقالوا ساحر . . سحر الناس بكلامه . . لأنه لا يمكن لبشر عادى أيا كان أن يأتي بكلام يطابق كل الأحوال . . ولو أخذنا أبلغ بلغاء العصر . . وقلت له انظم قصيدة . . أو أعد

كلاما لتلقيه أمام الناس . فهو لا يستطيع أن يعد كلاما يقوله أمام مجموعة من المتبحرين في العلم . . وفي نفس الوقت يقوله أمام مجموعة من غير المتعلمين . . ويكون الكلام مطابقا لمقتضى الحال . . ولا أن يعد قصيدة يمدح بها أميرا . . ثم يقول نفس القصيدة في خادم الأمير . . ويكون الكلام مطابقا لمقتضى الحال . . ولكنهم وجدوا أن القرآن يخاطب المتعلم وغير المتعلم . . والعبد والسيد . والرجل العادى والحاكم . . ومن هنا كانت المطابقة معجزة . . فقالوا ساحر . . فليأتوا بسحر مثله . . ثم هل للمسحور خيار أو ارادة مع الساحر . . اذا كان عمد عليه السلام قد سحر من آمن به . . فلهاذا لم يسحركم أنتم . . ان بقاءكم على الكفر ومحاربة الدين ، دليل على أنه ليس ساحرا . . وإلا لو كان ساحرا كان قد سحركم جميعا . . ولم يسلب بعض الناس ارادتهم . . ويترك البعض الآخر على ارادته . .

ثم انتقلوا إلى نقطة أخرى . قالوا مفتر . نقول لهم مادمتم قد فهمتم أنه مفتر . . فافتروا أنتم إن كنت تستطيعون . . بل إنكم أنتم أيها الكفار أقدر منه على الافتراء . . فالرسول صلى الله عليه وسلم ليس له دراية بفن الكلام . . والحطب والشعر والأدب . . بل إنه لا يقرأ ولا يكتب . . ولا يقول الشعر . . أما أنتم فأساتذة الكلام والبلاغة ، فإذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو لا يعرف القراءة ولا الكتابة . . ولم يقل شعرا أو أدبا . قد قال هذا الكلام . . وأنتم تقولون انه مفتر . . فوسائل الافتراء تملكون أسبابها أكثر من محمد عليه الصلاة والسلام . . عندكم الشعراء والأدباء . . فافتروا مثله . . وأداة الافتراء موجودة تستطيعون أن تستغلوها . .

ولقد أراد القرآن أن يرد على هذِا الاعجاز . . فقال الله سبحانه وتعالى :

﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلًا مَّا تُؤْمِنُونَ ﴿ وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنِ قَلِيلًا مَّا تُؤْمِنُونَ ﴿ وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنِ قَلِيلًا مَّا تَذَكُّونَ ﴿ وَإِلَا بِقَوْلِ كَاهِنِ قَلِيلًا مَّا تَذَكُّونَ ﴿ وَإِن اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عِلْمِ عَلَيْهِ عَلَا عِلْمِ عَلَا عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَا عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَّهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَّهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَّهِ عَلَى عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَّهِ

(سورة الحاقة)

حتى الرد فيه اعجاز . . فالشعر مفهوم . . انه من كلام موزون مقفى يعرفه

الناس جميعا . . ومن هنا فكونكم تقولون ان هذا شعر . . فهذا دليل على أنكم تكفرون . . لماذا ؟ . . لأنكم تعرفون الشعر معرفة جيدة . . وهذا ليس شعراً بأوزانه وقوافيه . . ولذلك عندما تقولون أيها الكفار انه قول شاعر . . وما تقولونه ليس عن جهل . . ولكن عن كفر بالله سبحانه وتعالى لأنكم تعرفون الشعر جيدا . . ثم قال الله سبحانه وتعالى . . وإنما تقولون إنه قول كاهن . . فهنا استخدم الله سبحانه وتعالى كلمة تذكرون . . أي انكم في قولكم انه قول كاهن . . وقول الكاهن كلام فيه سجع . . ويمكن أن يختلط . . ولكن قول الكاهن لا يمكن أن يخاطب كل الملكات . . ولا يمكن أن يكون فيه كل هذا الاعجاز . . كما أن الكاهن يفضحه طول الوقت . . والزمن . . ومن هنا فإنه كبشر ينسى ويأتي بعكس ما قاله نتيجة لمرور الوقت والزمن . . ولذلك عندما رد الله سبحانه وتعالى على قولهم انه كاهن . . كان الرد بكلمة تذكرون . . لأنه من الواضح أن هذا ليس شعرا . . ومن هنا فإنه يمكن أن يختلط بكلام الكهان . . والفرق بين النثر والشعر في هذه الحالة هو أولا الاعجاز في مخاطبة ملكات النفس البشرية . . وثانيا طول الزمن الذي يجعل الكاهن ينسى ما قال . . ومن هنا قال الله سبحانه وتعالى « قليلا ما تذكرون » أن البشر معرض أن ننسي ما يقوله . . فاستخدم كلمة تذكرون . . ولم يستخدم كلمة تؤمنون . . أو الكفر . . التي استخدمها في الحالة الأولى عندما قالوا قول شاعر . . لأن الشعر له قواعد معروفة . .

نأتى بعد ذلك إلى اعجاز آخر فى القرآن . . انه إذا قرأت أى كلام منثور . . ثم جاء الكاتب فاستشهد ببيت من الشعر . . تشعر ساعة ينتقل الكاتب أو المتكلم من النثر إلى الشعر . . انك انتقلت من طبيعة كلام إلى كلام آخر . . ثم تترك بيت الشعر وتعود إلى النثر فتعرف أيضا إنك انتقلت من كلام إلى كلام آخر . . نأتى إلى رسالة بن زيدون التى يقول فيها . « ومع اليوم غد . . ولكل أجل كتاب له الحمد على اهتباله . . ولا عتب عليه فى اغفاله » . . فإن يكن الفعل الذي ساء واحدا

فأفعاله السلائم سررن ألوف وهنا نلتفت فنجد اننا انتقلنا من النثر إلى الشعر في كلام في غاية الانسجام . . ولكي نعرف الفرق . .

إِنَّا مِنكُرْ وَجِلُونَ ﴿ إِنَّا مِنكُرْ وَجِلُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

نأى إلى القرآن الكريم . كلام الله . اقرأ القرآن . في الله الكريم . كلام الله . اقرأ القرآن . في جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ في الدُّخُلُوهَا بِسَلَم المِينَ (إلى اللهُ ال

(سورة الحجر)

أنت قرأت هذا النص القرآنى ولم تشعر أنك قد انتقلت من النثر إلى الشعر إلى النثر مرة أخرى دون أن تدرى . . أى انك انتقلت من شيء منثور إلى شيء منظوم . . ثم من شيء منظوم إلى شيء منثور . . وأتحدى أن يأتى بها إنسان عندما تنظر إلى الكلام الذى قيل « نبيء عبادى أنى أنا الغفور الرحيم . . وأن عذابي هو العذاب الأليم » ما جنى بارقات مستفعل فاعلات . . بيت من الشعر . . ومع ذلك ما أحست أذنى اننى انتقلت من النثر إلى الشعر . . واننى انتقلت بعده من كلام منظوم إلى كلام منثور . .

ومثل ذلك تجده في كثير من آيات القرآن الكريم . . امرأة العزيز عندما جمعت النسوة :

﴿ وَقَالَتِ آخُرِجْ عَلَيْهِ فَلَتَ رَأَيْنَهُ وَأَكْبُرْنَهُ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُ فَ وَقُلْنَ وَقُلْنَ حَنشَ لِلَّهِ مَا هَاذَا بَشَرًا إِنْ هَاذَآ إِلَّا مَلَكُ كُرِيمٌ ﴿ اللَّهُ قَالَتْ فَذَالِكُنَّ حَنشَ لِلَّهِ مَا هَاذَا بَشَرًا إِنْ هَاذَآ إِلّا مَلَكُ كُرِيمٌ ﴿ اللَّهُ قَالَتْ فَذَالِكُنَّ حَنشَ لِلَّهِ مَا هَاذَا بَشَرًا إِنْ هَاذَآ إِلَّا مَلَكُ كُرِيمٌ ﴿ اللَّهُ قَالَتُ فَذَالِكُنَّ

اللَّذِي لُمْتُنَّنِي فِيهِ وَلَقَدْ رَاوَدَتُهُ عَن نَفْسِهِ عَاسَتَعْصَمُ وَلَإِن لَرْ يَفْعَلْ مَا عَامُهُ وَلَيْسَجَنَنَ وَلَيَكُونَا مِنَ الصَّنْغِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

قول الله سبحانه وتعالى « فذلكن الذي لمتننى فيه » مستفعل فاعل . .

(سورة يوسف)

مستفعل فاعل .. هل شعرت أنك انتقلت من كلام منثور .. وكذلك قول الله سبحانه وتعالى « فمن شاء فليؤمن .. ومن شاء فليكفر » .. مفاعيل .. « والله يهدى من يشاء إلى صراط مستقيم » .. في كل من هذه الآيات لم تشعر أنك انتقلت من شعر إلى نثر .. لأنه توجد هناك فجوة كلامية .. والقرآن نظم فريد .. لا تستطيع أن تقول إنه نثر ولا شعر ولا سجع .. وإنما هو كلام فريد يتناسب مع قول القائل سبحانه وتعالى .. إذن فبلاغة القرآن في مطابقته للحال .. حال جميع المخاطبين .. وبلاغته في الانتقال من الشعر إلى النثر .. ومن النثر إلى الشعر دون أن تحس .. وبلاغته في تحريك النفس البشرية .. كل نفس بشرية .. وبلاغته في أن الله تعدى أساطين البلاغة .. بل تحدى الأنس والجن في أن يأتوا بسورة من مثله .. فعجزوا وأمام هذا العجز لم يستطعيوا أن يصوبوا المواجهة التي يريدون أن يقوموا بها ضد الدين الجديد .. لم يستطعيوا أن يصوبوا هذه المواجهة إلى ذات المعجزة وهي القرآن الكريم .. لأن التحدى كان أقوى منهم جميعا .. فإذا بهم يصوبون ذلك إلى من جاءت على يديه المعجزة وهو محمد صلى الله عليه وسلم .. قالوا :

« لولا أنزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم » ـ وهنا مربط الفرس . الحقد والغيرة لم يستطيعا أن يواجها القرآن . . فقالوا لماذا اختار الله محمدا لينزل عليه القرآن . . كإنما آفة القرآن أنه نزل على محمد عليه السلام . . وليست آفته أنه صراع بين حق ينادى به القرآن . . وباطل هم مقيمون عليه . .

والذى يقيم على الباطل يريد للباطل أن يستمر . . لأن الباطل هو الذى يعطيه التروة والقدرة والسيادة . . وهو يريد لهذا الباطل أن يبقى لتبقى له

السيادة .. فيأتي الحق .. ويغلبه .. ويحس أن ملكه سيزول فيقول :

« اللهم ان كان هذا هوالحق من عندك فامطر علينا حجارة من السهاء »
إذن فهو يريد العزة مع الباطل .. أما إذا كان زوال الملك سيأتي مع الحق فهو لا يريده .. ويطالب الله .. أو يطلب من الله أن يمطر عليه حجارة من السهاء .. إذن فهو يكره الحق لذاته .. لأنه سيسلبه سلطانه وقوته .. ويريد للباطل أن يستمر .. ليبقى سيدا .. ولو بغير الحق .. ثم يقول الكنار بعد ذلك : « ان نتبع الهدى معك نتخطف من أرضنا » .. إذن المانع من الإيمان ليس أنه غير الحق .. لكن المانع له أنه سيزيل عنكم السيادة التي أعطاها لكم الباطل .. وسيتجرأ عليكم الناس وتتخطفون من أرضكم .. وكان هذا هو العناد .. بعد أن فشلوا في تحدى معجزة القرآن اللغوية .. والرد عليها ..

معنى الحروف في القرآن

ولكنهم في تحديهم ووقوفهم موقف المعارضة . . أثبتوا أنهم داخل نفوسهم يعتقدون أن القرآن هو الحق . . لأنهم لم يستطيعوا أن يتحدوا اعجازه . . الاعجاز أولا في النبي المختار للدعوة . . والاعجاز ثانيا في استخدام نفس الحروف والألفاظ التي يستخدمها البشر . . ولنتحدث عن هاتين النقطتين بشيء من التفصيل . . الاعجاز الأول أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يقرأ . . ولم يكتب طوال حياته . . ولم يتعلم القراءة والكتابة . . ولم يدرس الأدب ولا الشعر . . ولا النثر . . ولا علم الكلام . . إلى غير ذلك . . ومع هذا فقد جاءوا بكلام غاية في الاعجاز . . كلام لا يستطيع أولئك الذين درسوا البلاغة . . وبرعوا فيها أن يأتوا به . . أو يأتوا بسورة من مثله . . بل الاعجاز يتجلى أكثر في أن الله سبحانه وتعالى أثبت في القرآن أن هذا الكلام ليس كلام محمد عليه الصلاة والسلام . . بل هو كلام لا يمكن أن يأتي به أمي . . فالإنسان الأمى قد ينطق الكلمات . وقد ينظم الشعر والنثر والسجع . . ولكنه لا يستطيع أبدا أن يأتي بالحروف التي تتكون منها الكلمات . . فإذا أنت ذهبت إلى إنسان لم يعرف في حياته القراءة والكتابة . . وسألته ما هذا . . يقول لك هذا كوب مثلا . . فإذا قلت له ما هي الحروف التي تتكون منها كلمة كوب لم يعرف لأنه لم يتعلم القراءة والكتابة . . وإذا بالله سبحانه وتعالى يأتي بالحروف التي

لا يعرف مسمياته رجل أمى . و يجعل النبى ينطق بها و يجعلها في القرآن فيقول: «ألف . لام . ميم . كاف . ها ـ يا ـ عين ـ صاد» امعانا في الاعجاز والتحدى . محمد نبى أمى لا يمكن أن يعرف أسهاء هذه الحروف أبدا . ولكنه جاء بأسهاء هذه الحروف . . لاثبات بأن هذا ليس كلام محمد عليه الصلاة والسلام . . لأنه لو كان كلام محمد وهو رجل لم يقرأ ولم يكتب في حياته . . لكان من المستحيل أن يعرف أسهاء الحروف التي لا يعرفها ولا يستطيع أن ينطق بها إلا من تعلم القراءة والكتابة . .

مهارة الصانع

نأتى بعد ذلك إلى النقطة الثانية وهى استخدام نفس الحروف والألفاظ التى يستخدمها البشر في أسلوب ومعان يعجز عنها البشر .. وهذا اعجاز وتحد .. لأنك تريد أن تدلل على مهارة الصانع في أى شيء .. فأنت لا تأتى بمادة مختلفة .. ثم تقارن بين صانع وآخر .. أنت إذا أردت مثلا أن تعرف من هو أمهر الناس في صناعة النسيج .. لا تأتى بخامة من حرير .. وخامة من قطن .. وخامة من خيش .. ثم تعطيها لثلاثة صناع .. وتقارن بين انتاجهم .. لأنك في هذه الحالة لا تستطيع أبدا أن تقول ان هذه أحسن من هذه .. لأن نسيج الحرير لابد أن يكون أحسن .. نظرا لأن الخامة التي صنع منها الثوب هي أفضل الخامات ..

ولكن المهارة تكون في استخدام مادة واحدة . . نعطى الكل قطنا أو حريرا أو صوفا . . ولذلك تكون العناصر المكونة للشيء واحدة . . أو متناوية . . فلا يكون لها دخل في الجودة . . وتكون الجودة أو المهارة للصانع نفسه . . فأراد الله سبحانه وتعالى أن يثبت أولا أن القرآن لم يتميز ببلاغة إلا لأن قائله هو الله سبحانه وتعالى . مادته ليست من جنس أعلى من مادة البشر . . بل هي من جنس كلام البشر . . الحروف هي الحروف . . والكلمات هي التي تنطقون بها هي نفس الكلمات المستخدمة . وجاء بكلمات الحروف كأسباء يستطيع أن ينطق بها الجاهل والمتعلم . . ومسميات يستطيع أن ينطق بها المتعلم وحده . . ينطق بها الجاهل والمتعلم . . ومسميات يستطيع أن ينطق بها المتعلم وحده . . . فلم يستطيعوا أن الكلمات . . فلكن الذي أفحمهم هو الله سبحانه وتعالى . . فلم يستطيعوا أن

يأتوا بمثله . . وهذا دليل على أن الصانع هو المختلف . . ومن هنا كان التحدى عظيها . . لأن الفارق هو بين قدرة الله سبحانه وتعالى . . وبين قدرة البشر . . وعندنا في البلاغة عندما نقول ان هذا الشيء بليغ . . ونقول ان العرب قد اشتهروا بالبلاغة والفصاحة . . يعنى أن البلاغة هي وضع الكلام مناسبا للمقام الذي يقال فيه . . ومستوفيا لأركان سلامته . . وأركان الكلام هي ألا يكون بين الحروف تنافر . . مثل أن تكون الكلمة هيع . . هيع . وإنما تكون الكلمات منسجمة . . ولا تأتى مخالفة لقانون اللغة . . ولا تكون غريبة على الأذن . . عندما تستوفى الكلمة هذه الشروط . . توضع في جملة يشترط أن تكون منسجمة مع الكلمة الأخرى . . خاضعة لقواعد اللغة . . وليس فيها تعقيد . . إذن عندما جاءوا ليعرفوا البلاغة قالوا هي مطابقة الكلام لمقتضى الحال مع فصاحته . . تراكيب منسجمة ومخاطبة للبشر . . مطابقة لمقتضى عقلهم . . ومن هنا فكانت بلاغة البشر على قدر علمهم بمقتضى حال المخاطب . . ومعنى ذلك أنه لابد أن يكون هناك علم . . وعلمنا كبشر بأحوال المخاطبين محدود . . ولكن علم الله سبحانه وتعالى بلا حدود . . ومن هنا فإن بلاغة القرآن الكريم في أنه معجز في مخاطبته للبشر جميعا . . معجز في بلاغته . . ومطابقته بمقتضى مخاطبته للبشر جميعا يخاطب ملكات في النفس لا ندرى . . لا نعرف سرها . . مكون من نفس الحروف والكلمات التي يستخدمها العامي . . والمتلعم . . تحدى به الله البشر أن يأتوا بسورة مثله . . ثم تحدى الانس والجان . . وهم الذين لهم اختيار . . ووضع الله فيه أسهاء الحروف كاعجاز لأن الموحى إليه وهو النبي صلى الله عليه وسلم أمى لم يقرأ . . ولا يكتب . . على أن الاعجاز في القرآن لا ينتهي عند هذا الحد . . وإنما يمتد إلى دقة اللفظ والتعبير التي يعجز عنها البشر . . وهو موضوع الفصل القادم .





الفضّل الرابع النَّالْاعَتُ فِالْقِالِ لَاكْتُوالِ الْكَالْاعْتُ فِالْقِالِ الْكِالْاعْتُ فِالْقِالِ الْكِالْاعْتُ

إذا أردنا أن نتحدث عن معجزة القرآن . . وبلاغته . . فإننا لابد أن نتناول دقة اللفظ . . أو دقة التعبير في القرآن الكريم . . وكلام الله سبحانه وتعالى يجب أن يكون في غاية الدقة . . بحيث يعبر عن الشيء تعبيرا كاملا . . فلا تجد حرفا زائدا بلا معنى . . ولا كلمة مترادفة إلى آخر ما يقال عن القرآن الكريم . . والحقيقة أن المعجزة في القرآن تجدها في حرف . . فيقول الله سبحانه وتعالى : «قل سيروا في الأرض »

وتقف أنت عند هذه الآية الكريمة وتسأل . لماذا لم يقل الله : قل سيروا على الأرض . حسب مفهوم الناس الأرض . حسب مفهوم الناس جيعا . فأنا أسير على الأرض . ولكننا نجد أن الله قد استخدم كلمة في . ولم يستخدم كلمة على . يقول : سيروا في الأرض . (ففي) تقتضى الظرفية . والمعنى يتسع لأن الأرض ظرف المشي . ومن هنا فإن التعبير الظرفية . ولكن ليس في القرآن كلمة جائز . فالتعبير بقدر المعنى تماما . والحرف الواحد يغير المعنى وله هدف . وقد تم تغييره لحكمة لكن ما هي حكمة استخدام حرف (في) بدلا من حرف (على) . ؟

عندما تقدم العلم وتفتح وكشف الله أسرار الأرض وأسرار الكون . عرفنا أن الأرض ليس مدلولها المادى فقط . أى أنها ليست الماء والأرض . أو الكرة الأرضية وحدها . ولكن الأرض هي بغلافها الجوى . فالغلاف الجوى جزء من الأرض يدور معها ويلازمها . ومكمل للحياة عليها . وسكان الأرض يستخدمون الجواص التي وضعها الله في الغلاف الجوى في اكتشافاتهم العلمية . والدليل على ذلك أنك إذا ركبت الطائرة فإنها ترتفع بك ٣٠ ألف قدم مثلا عن سطح الأرض . ومع ذلك فإنك لا تقول إنك خرجت من الأرض علميا الأرض . ولكنك تقول أنت تطير في الأرض . متى تخرج من الأرض علميا وحقيقة . عندما تخرج من الغلاف الجوى للكرة الأرضية مادمت أنت في الغلاف الجوى المحيط بالكرة الأرضية . فأنت في الأرض . ولست خارج الأرض . فإذا خرجت من الغلاف الجوى . فأنت في هذه اللحظة التي تخرج فيها خارج الأرض . وجزء منها . ويدور فيها خارج الأرض . الغلاف الجوى متمم للأرض . وجزء منها . ويدور معها .

نعود إلى الآية الكريمة ونقول: لماذا استخدم الله سبحانه وتعالى لفظ فى . . ولم يستخدم لفظ على . . ؟ لأنك فى الحقيقة تسير فى الأرض . . وليس على الأرض . . هذه حقيقة علمية لم يكن يدركها العالم وقت نزول القرآن . . ولكن الله سبحانه وتعالى وهو القائل . . وهو الخالق يعرف أسرار كونه . . يعلم أن الإنسان يسير فى الأرض . . أنه يسير على سطح الأرض . . ولكنه لا يسير على الأرض . . بل يسير فيها بين الغلاف الجوى والسطح . . ومن هنا فهو يسير فى الأرض . . أى فى وسطها بين غلافها الجوى الذى هو جزء منها . . وبين اليابسة التي هى جزء آخر . . وهكذا نجد دقة التعبير فى القرآن فى حرف . . ونجد معجزة القرآن فى حرف . . ونجد

#### اختلاف الصبر

انتقل بعد ذلك إلى مثل آخر لنعرف مدى بلاغة القرآن فى اختيار اللفظ الذى يناسب المعنى تماما . . وليس فيه تجاوز ولا مترادفات . . يقول الله سبحانه وتعالى :

﴿ وَأَصْبِرَ عَلَىٰ مَا أَصَابَكُ إِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُودِ ﴾

(سورة لقيان)

.. ثم نجد في آية ثانية ..

﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴿ ﴾

(سورة الشورى)

.. زادت هنا اللام .. أى إنسان يقول إن زيادة اللام هنا للتأكيد .. كلمة مترادفة .. لا يتوقف عندها كثيرا .. ولكن المسلم حين يدقق في معاني القرآن الكريم .. يجد أن كل حرف في القرآن الكريم .. قد تم وضعه بحكمه بالغة .. وأنه لا شيء اسمه مترادفات .. وانما لكل لفظ معنى يؤديه ، ولا يؤديه اللفظ الآخر .. رغم التشابه .. فإذا دققنا في المعنى نجد ما يلى : في الآية الأولى يقول الله سبحانه وتعالى « واصبر على ما أصابك » . والأمر هنا نوعان نوع

للإنسان فيه غريم . . ونوع لا يوجد فيه غريم . . عندما أمرض ليس لى غريم . . وإذا أصابني مكروه بقضاء وقدر . . كأن أكون سائرا في الطريق فيسقط شيىء فوقى ليس هناك غريم . . إنما عندما أسير في الشارع ويعتدى على إنسان بالضرب . . إذن هناك غريم .

فهناك نوعان من الصبر . . صبر النفس وما ليس لى فيه غريم . . وهذا هين لأنه ليس هناك إنسان انفعل عليه . . ولا أملك أن أرد على شيء قد حدث لى . . ما حدث هو قضاء الله . . وأنا ليس أمامي إلا الصبر . . هذا نوع من الصبر لا يحتاج إلى طاقة كبيرة ليارسه الإنسان . . لأنه ليس هناك غريم استطيع أن أرد له ما أصابني . .

والنوع الثانى من الصبر . محتاج إلى جلد . ومحتاج إلى قوة ارادة . وهذا النوع هو الذى يوجد لى فيه غريم أستطيع أن أنتقم منه . وأستطيع أن أصفح وأغفر . إذن عندما يتحدث الله سبحانه وتعالى عن الصبر بنوعيه . يعطى لكل نوع ما يستحقه من وصف للنفس البشرية . . فهو عندما يتحدث عن الصبر على شيء ليس له . . فيه غريم . . يقول :

« واصبر على ما أصابك إن ذلك من عزم الأمور »

وعندما يتحدث عن الصبر الذي لى فيه غريم بحيث أستطيع أن أنتقم . . وأكون منفعلا إذا لم أنتقم . . يقول سبحانه وتعالى :

« إن ذلك لمن عزم الأمور »

هنا اللام للتأكيد في نوع الصبر . وما يحتاجه من جلد وضبط للنفس . . ففي الحالة الأولى حينها لا تستطيع أن تعاقب بمثل ما عوقبت به . . يكون الصبر من عزم الأمور . . ولكن في الحالة الثانية فإنك تستطيع أن تنتقم من غريمك . . ولذلك قال الله سبحانه وتعالى :

« ولمن صبر وغفر »

وهنا يظهر من كلمة غفر . . أن هناك غريما يمكن الانتقام منه . . وأن هذا الغريم قد غفر الإنسان له . . ومن هنا لابد أن تأتى اللام للتأكيد . . لتؤكد المعنى . . وتؤكد الفرق بين عزم الأمور في الحالة الأولى . . وعزم الأمور في الحالة الثانية . . وهكذا نرى أن حرفا واحدا في القرآن الكريم يصنع معجزة . .

#### مخاطبة النفس البشرية

على أن المعجزة لا تأتى فى حرف فقط . . بل تأتى أيضا فى مخاطبة القرآن للملكات البشرية المستورة . . الشيء الذى ينبىء عن علم تام بخفايا النفس البشرية . . وملكاتها التى نعرفها . . والتى نجهلها . . فمثلا عندما أراد الله سبحانه وتعالى أن يمنع المشركين بأن يطوفوا بالبيت الحرام . . ساعة ما يلقى هذا الأمر ، ما الذى يهتز فى نفس المسلم الذى يستمع . . أى الملكات تهتز . . ملكة الاقتصاد فى النفس . على أساس أن هؤلاء المشركين يأتون من كل الدول . . المدن . . القرى . . والبلاد المحيطة بمكة . . وهذه لم يصلها الإسلام بعد . . ومعنى منعهم من الحضور . . منع الخير الذى يأتى معهم . . فهم يأتون بالبضائع . . وينفقون . . ويحدثون رواجا اقتصاديا . . هنا تهتز ملكة الاقتصاد فى النفس . . والله سبحانه وتعالى وهو خالق للنفس البشرية . . يعلم هذا . . فعندما تنزل هذه الآية . . لا تقتصر على نخاطبة ناحية افعل ولا تفعل . . كأوامر ونواه . . وطريق ومنهج للحياة . . ولكن تتجلى فيها رحمة الله فتخاطب الآية الملكة النفسية التى تتأثر بالاقتصاد . . فعندما يقول الله سبحانه وتعالى : هنا المسحد الحام ودا عامه ودا الله منا عامه و هذا الله منا المشكون نحس فلا بقد مها المسحد الحام ودا عامه و هذا الله منا المشمود نحس فلا بقد مها المسحد الحام ودا عامه و هذا المسحد المها ودا عامه و هذا الله والله المشمود نحس فلا بقد مها المسحد الحام ودا عامه و هذا المسحد المها ودا عامه و هذا المسحد المها ودا عامه و هذا المسحد المها المنا المشمود نحس فلا بقد مها المسحد المها و دا المسحد المها و مها المسحد و المها المسحد والمها المها المسحد ولكن تتحد المها المسحد والمها المسحد والمها المسحد والمها و المها المسحد والمها المسحد والمها و المها و المها و المسحد والمها و المها و الم

« إنما المشركون نجس فلا يقربوا المسجد الحرام بعد عامهم هذا » يخاطب في نفس الآية الملكة الاقتصادية . ويخاطب الملكة الاقتصادية قبل أن يثار السؤال في أن ذلك سيؤدى إلى ضيق الرزق . . فيقول الله سبحانه وتعالى : « وإن خفتم عيلة فسوف يغنيكم الله من فضله »

نفس الآية . . والمعنى هنا أنه حذار أن تفتنكم الملكة الاقتصادية والخوف من ضيق الرزق عما أقول لكم فى افعل ولا تفعل . . ولا تخافوا من الفقر . . فإن الله سبحانه وتعالى هو الغنى الحميد . . وسيغنيكم من فضله . .

إن هذا المعنى . . معنى الملكة الاقتصادية . . وتأثيرها داخل النفس يتكرر الآن في أشياء كثيرة تحدث في الدنيا . . والله سبحانه وتعالى حين يقول لك افعل كذا . . أو يقول لك لا تتعامل مع كذا . . يأتي بعد ذلك مباشرة السؤال إلى ذهنك . . والرزق الذي أحصل عليه من هذا التعامل . . من أين آتي به . . وهنا يقول الله سبحانه وتعالى انني أرزقك من طريقي . . ومادام الرزق بيدي أنا فإنني سأيسر لك سبيلا آخر للرزق . . ولا تخش الفقر . . ولا تخف من أن رزقك سيناله غيرك .

« هو . . يطعمني ويسقين »

والله سبحانه وتعالى فى القرآن الكريم يخاطب دائما ملكات النفس البشرية . ويرد عليها ببلاغة وبدقة متناهيتين . بحيث تجد أنه عندما تتغير كلمة واحدة من الكلمات . فإن ذلك لأن الله سبحانه وتعالى يريد أن يعطى معنى جديدا . . أو يفهم شيئا جديدا . . وهذه الدقة الهائلة . . تجدها موجودة بكثرة فى القرآن الكريم . . مثلا إبراهيم عليه السلام يقول :

« فإنهم عدو لى إلا رب العالمين الذي خلقني فهو يهدين »

.. هنا نتوقف لنسأل: لماذا لم يقل إبراهيم عليه السلام هو الذي خلقني فهو يهدين .. لأن الخلق ليس محتاجا إلى تأكيد .. فليس هناك إنسان مها كبر وعظم وحكم الدنيا كلها .. يستطيع أن يدعى إنه يخلق إنسانا .. وإلا فسنطلب منه أن يفعل ذلك وسيعجز .. إذن فالحلق لم يدعه أحد .. لذلك فإنه غير محتاج إلى تأكيد .. إنما الهداية هناك مئات الألوف ممن يدعون إنهم يهدون الناس .. بعضهم وضع مناهج مع الدين .. وبعضهم وضع مناهج ضد الدين .. والمهم إنهم جميعا يدعون إنهم يريدون هداية البشر .. وكل إنسان يضع نظاما يخضع لأمره وهواه .. ويدعى انه للهداية .. ومن هنا كان لابد من التأكيد على أن الهدى من الله وحده .. إن الحق والطريق المستقيم من الله وحده .. وهكذا نرى أن الضمير هنا كان لابد من وضعه .. وإن الضمير في الجزء الأول من الآية لم يكن هناك حاجة للتذكر به .. فالحلق صفة من صفات الله .. لا ينازعه فيها أحد .. فهو ليس محتاجا إلى تأكيد وإنما الهدى فيه ادعاءات من الناس .. وهنا تأتي كلمة (هو) ضرورة . ثم تأتي بعد ذلك في :

« والذي هو يطعمني ويسقين »

لأن الإنسان يكسب ثمن الطعام والشراب فهناك ادعاءات كثيرة في الرزق . . ومن هنا فإن هذه الادعاءات محتاجة إلى أن يقول الله سبحانه وتعالى كلمة :

« هو يطعمني ويسقين »

ويقول أيضا

« وإذا مرضت فهو يشفين »

. . ذلك إننا بين الطبيب والدواء ننسي إرادة الله سبحانه وتعالى . . ثم بعد ذلك نأتي إلى عدم وجود كلمة هو في قوله تعالى :

« والذي يميتني ثم يحيين »

ولم يقل: والذي (هو) يميتني ثم (هو) يحيين.

لأنه لا أحد يستطيع أن ينازع الله في مسألة الموت والحياة . . ولا يدعيها لنفسه . ومن هنا كان التأكيد غير لازم لمقتضى الحال .

وهكذا نرى في هذه الآيات أن الله سبحانه وتعالى يأتي بالضمير فيضعه مرة . . ويحذفه مرة . . لأن المقام يقتضي ذلك . . ولأن دقة التعبير في القرآن الكريم تجعل الكلمة الواحدة توضع في المكان المناسب لتعبر عن المعنى الدقيق البالغ الدقة . . سواء من ناحية الأضافة أو الحذف . . أو اختيار الكلمات . . ولو إن الله سبحانه وتعالى استخدم كلمة هو في كل الآيات التي ذكرناها . . أو حذف كلمة هو من كل الآيات التي ذكرناها . . لما تنبه لذلك معظم الناس . . لمعنى الحديث على أساس أنه كلام بشر . . ولكنه كلام الله سبحانه وتعالى . .

#### لماذا التغير

ونرى أن الدقة البالغة في التعبير تقتضي التغيير في كل حرف يتم . . وفي كل كلمة تقال . . بل في نفس الكلمة مثلا . . مثل سقيناهم . . وأسقيناهم . . سقيناهم متعديا . وأسقيناهم متعديا . .

«سقاهم ربهم شرابا طهورا»

هذا قول الله سبحانه وتعالى . . وفي آية أخرى يقول الله سبحانه وتعالى : « وإن لو استقاموا على الطريقة الأسقيناهم »

لماذا لم يقل لو استقاموا على الطريقة لسقيناهم . . مع أن سقى وأسقى بمعنى واحد . . واللفظان يتعديان لمفعولين . . ما هو الخلاف . . هل هي مجرد مترادفات . . أم ألفاظ تتغير حتى لا تتكرر نفس الألفاظ . . أبدا . . كل تغيير له حكمه . . كل تغيير يحدد معنى معينا لا يحدده غيره . . ونحن حين نأتي ونتابع القرآن الكريم نجد أن سقى تستخدم في الأمر الذي ليس فيه كلفة ولا علاج . . وأسقيناهم في الأمر الذي فيه كلفة وعلاج . . هذا في أمور الدنيا

أمر فيه كلفة . فيه جهد . نحن أوجدنا لهم الماء وجعلناه متوافرا لديهم بلا تعب ولا نصب . فهو موجود في البئر . ولكن لكى تتم السقيا يجب أن يذهب الإنسان إلى البئر ليشرب . أو أن يحضر له إنسان آخر الماء . إذن هنا في أسقيناهم . . رغم أن الماء موجود بقدرة الله سبحانه وتعالى . . ومتوافر بقدرة الله سبحانه وتعالى . . أو جزء من الله سبحانه وتعالى . . أو جزء من العمل . . فإذا أتينا إلى كلمة سقيناهم . . نجد الله سبحانه وتعالى يقول : «وسقاهم ربهم شرابا طهورا»

هذا في الجنة . بمجرد الخاطر ليس فيه كلفة . . إذا أحسست بالعطش وجدت الماء أمامك يصل إلى فمك . . هنا في الآخرة لا يوجد أي جهد ولا أي كلفة للإنسان في أي عمل يعمله . . فكل شيء في الجنة متى تمناه الإنسان وجده حاضرا أمامه . . إذن فقول الله سبحانه وتعالى . .

« وسقاهم ربهم شرابا طهورا »

معناه أن السقيا هنا في الجنة ليس فيها أى جهد . ولا أى كلفة . ولذلك فرق الله سبحانه وتعالى بين السقيين . . رغم إنه هو الذي أوجد الماء أو ما يتم شربه في الحالتين .

« يعلمون . . ويعقلون »

إذا مضينا نقرأ في القرآن الكريم . . نجد الله سبحانه وتعالى قد استخدم لفظا معينا . . وفي حالة مماثلة لم يأت بنفس اللفظ حتى انك حين تسمع الآية تظن أنه سيأتى باللفظ الأول . . ولكنه لا يأتى به . . مثلا يقول الله سبحانه وتعالى :

« أو لوكان آباؤهم لا يعلمون »

ويقول الله سبحانه وتعالى :

« أو لو كان آباؤهم لا يعقلون »

لماذا الاختلاف في الكلمة . . مع أن العلم والعقل واحد . . أقول إن هناك فرقا كبيرا يحتم في مرة استخدام لفظ يعلمون . . وفي مرة استخدام لفظ يعقلون . .

نأتي إلى نص الآيتين الكريمتين في سورة البقرة يقول الله تعالى :

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُ مُ اتَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ اللّهُ قَالُواْ بَلْ نَتْبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ عَابَا عَنَا أَوْلَا يَهْ اللّهُ عَالُواْ بَلْ نَتْبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ عَابَا عَنَا أَوْلَا يَهْ اللّهُ عَالَوْنَ شَيْعًا وَلَا يَهْ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ عَالَا اللّهِ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَ

(سورة البقرة)

والآية الثانية في سورة المائدة . .

( سورة المائدة )

ولكن عندما يأتى المستشرقون يقولون إن اللفظين مترادفان . فالعلم والعقل . العقل والعلم شيء واحد . والعاقل من علم أو من استطاع أن يعقل العلم ، ويقولون إن هذه مترادفات إلى آخر ما يقال في هذا الموضوع . نقول لهم إنكم حينها تقولون هذا الكلام . . إنما لا تعرفون شيئا عن بلاغة القرآن الكريم . . فالله سبحانه وتعالى لا يستخدم لفظين لأداء نفس المعنى ولكن كل لفظ له معناه . . كل لفظ يعبر بدقة عن المعنى المراد منه . . فالله سبحانه وتعالى عندما يقول يعقلون . . معناها إنهم لا يفهمون شيئا أى ليس لهم عقول تفكر . . لا يتدبرون في أمر هذا الكون . . إنهم لا يستخدمون عقولهم . .

ولو استخدموها وفكروا وتأملوا قليلا لوصلوا إلى أن الله سبحانه وتعالى هو الخالق البارىء . . وإن هذا الكون بدقته وبديعه لا يمكن إلا أن يكون من خلق الله سبحانه وتعالى . . هذه فى كلمة يعقلون . . إذن هنا هو نفى عنهم التدبر والتعقل فى أمور العبادة وفى أمور هذا الكون . .

ولكن عندما يقول الله سبحانه وتعالى لا يعلمون فهو قد نفى عنهم التعقل والعلم معا . . بمعنى أننى قد أكون أنا باحثا في هذا الكون . . قد أكون متأملا فيه عاقلا لما يدور . . فافكر بعقلى . . وأصل إلى أشياء . . هذا هو الإنسان الذي يعقل . . أما قوله تعالى :

« K يعلمون »

فهو يريد أن يقول لنا . إنهم بجانب عدم تدبرهم في هذا الكون . . وإنهم لا يعقلون الأيات الموجودة فيه . . هم أيضا لا يعقلون ما علمه غيرهم من العلم . . فالذي لا يعقل لا يتدبر ولا يفكر في آيات الكون . . أما الذي لا يعلم فهو لا يفكر بعقله . . ولا يعلم ما عقله غيره . . إنه ليس لديه علم . . ولا علم له من نتاج عقل غيره . . فالعلم أوسع من التعقل . . ذلك أن العلم قد يكون علم غيرى دونه أو كتبه وسجله وأكون أنا في هذه الحالة قد أخذت هذا العلم . . وقرأته . . فكأني علمت ما عقله غيرى . . وهذا يحدث لنا كل يوم فنحن حين نقرأ كتابا جديدا نعقل ما علمه غيرنا . . وحين نذهب إلى الجامعة ندرس ما علمه الأساتذة وكبار المفكرين . . فأنا لم أعقل الجاذبية مثلا . . ولم غير طريق عالم في الفضاء لأنني لم اشتغل بها لكي أصل إليها بعقلي . . ولكني علمتها عن طريق عالم في الفضاء . . أو في الجاذبية . . ووصل بعقله وفكره إليها ثم غرأت أنا ما علمه هو . . فأنا هنا علمت ما عقله غيرى . . فالله سبحانه وتعالى حين يقول لا يعقلون في الأية الأولى . . أي إنهم لا يتدبرون في الكون حين يقولهم . . لأنهم يقولون . .

« بل نتبع ما ألفينا عليه آباءنا »

ومن هنآ فإن الله رد عليهم.

« أو لو كان آباؤهم لا يعقلون شيئا ولا يهتدون »

ولذلك يصفهم الله سبحانه وتعالى:

« صم بكم عمى فهم لا يعقلون »

أى لا يسمعون ولا يرون ولا يتحدثون بآيات الله سبحانه وتعالى وهذا هو السبب في أنهم لا يعقلونها . . ولكن حين يقول الله سبحانه وتعالى : « لا يعقلون » . . تأتى ردا على كافرين . . قالوا :

« حسبنا ما وجدنا عليه آباءنا »

هنا هم قد نطقوا . . قالوا : لا نريد شيئا . . ولا نريد علما . . يكفينا ما وجدنا عليه آباءنا . . فرد الله سبحانه وتعالى :

« أو لو كان آباؤهم لا يعقلون شيئا ولا يهتدون »

أن أنهم لا يعلمون علم بعقلهم . . ويرفضون العلم الذي وصل إليه غيرهم . . وهكذا نرى الفرق بين كلمة لا يعقلون . . وكلمة لا يعلمون . .

نرزقهم . . ونرزقكم

ننتقل بعد ذلك إلى نقطة أخرى تشهد على بلاغة القرآن الكريم . . ودقة التعبير فيه . . والقرآن الكريم ملىء باعجاز لا ينتهى أبدا . . مثلا بعض الآيات في القرآن الكريم يقول العقل السطحى أن معناها واحد . . ويتساءل لماذا غير الله سبحانه وتعالى الألفاظ . . ولكن المتدبر في القرآن الكريم لا يمكن أن يقول إنها توارد ألفاظ . . فليس هناك شيء في القرآن الكريم اسمه توارد ألفاظ . . ولكن هناك دقة بالغة في التعبير . . واختيار اللفظ . .

فالنظر إلى المعنى الذى قد لا يفطن إليه كثير من الناس . . مثلا فإن وأد البنات كان موجودا فى الجاهلية . . ثم جاء الإسلام ليمنع هذا . . فقال الله سبحانه وتعالى :

« ولا تقتلوا أولادكم من املاق نحن نرزقكم واياهم »

. . الكلام هنا عن الفقر وقتل الأولاد . . نأتي بعد ذلك إلى الآية الثانية . .

« ولا تقتلوا أولادكم خشية املاق نحن نرزقهم واياكم »

والآية الأولى « نحن نرزقكم واياهم . . والآية الثانية « نحن نرزقهم واياكم » نسأل ما هو الخلاف . . الآية الأولى تقول ولا تقتلوا أولادكم من املاق . . أى أن الفقر موجود فعلا . . الاملاق وهو الفقر موجود فعلا . . ثم يقول الله سبحانه وتعالى نحن نرزقكم واياهم . . مادام الفقر موجودا فعلا . . يكون الإنسان مشغولا برزقه أولا . . يبحث عن طعامه هو أولا ثم بعد ذلك يبحث

عن طعام من سيأت به من أولاد . . هم الإنسان هنا هو البحث عن طعامه وطعام زوجته . . ومن هنا يقول الله سبحانه وتعالى : «نحن نرزقكم واياهم » . . أى انه يطمئنه أولا على رزقه الذى هو شغله الشاغل . . ثم بعد ذلك يطمئنه على رزق أولاده فيقول له : أنت فقير ومشغول برزقك . . وتخشى أن تأتيك الأولاد . . لأنك لا تملك ما تطعمهم به . . اننى أرزقك . . وأرزقهم . . انك لك رزقك وهم لهم أرزاقهم لن يأخذوا من رزقك شيئا . . ولكن الآية الثانية تخاطب نوعا آخر من الناس . . الآية الثانية تقول :

« ولا تقتلوا أولادكم خشية املاق نحن نرزقهم واياكم »

هنا الإنسان ليس مشغولا برزقه لا يخشى الفقر . . عنده ما يكفيه . . ولكنه يخاف أن رزق بطفل أن يصاب بالفقر . . أن يأخذ هذا الطفل جزءا من الرزق . . ويصبح الرزق لا يكفيه . . ويكفى طفله . . ومن هنا فإن هذا الإنسان يخاف انجاب الأطفال . . لماذا ؟ لأنه يخشى أن يأخذوا من رزقه شيئا . . فيصبح فقيرا . . فيقول الله سبحانه وتعالى : « نحن نرزقهم وإياكم » . . الآية الأولى كان الشغل الشاغل للإنسان هو رزقه . . فخاطبه الله سبحانه وتعالى أولا بقوله نحن نرزقكم . . ليطمئنه أولا على رزقه . . الآية الثانية رجل ميسر في الرزق لكنه يخشى الفقر من الأولاد . . فالله طمأنه على أن الأولاد لن يأخذوا من رزقه شيئا بقوله سبحانه وتعالى «نحن نرزقكم وایاکم » . . إذن فالتغییر هنا لازم وضروری . . کل یخاطب حاله علی حده . . ولكن لماذا قال الله سبحانه وتعالى : « نحن نرزقهم واياهم » وقال « نحن نرزقكم واياكم » . . ولم يقل نحن نرزقكم جميعا ؟ لأن الله سبحانه وتعالى يريد أن نعرف إنه لكل إنسان في هذه الدنيا رزق مستقل عن الآخر . . وهذا الرزق الذي قسمه الله سبحانه وتعالى لا يستطيع إنسان آخر أن يأخذ منه شيئا . . ومن هنا فالمولود لا يأخذ من رزق أبيه شيئا . . والوالد لا يأخذ من رزق ابنه شيئا . . ولأعلم انني حينها أرزق بمولود أن الله سبحانه وتعالى لايقسم رزقي بيني وبينه . . أو عندما أقتل المولود لن استأثر أنا برزق أكبر . أبدا . .

# أنت العزيز

نأتى بعد ذلك إلى الآية الكريمة قول الله سبحانه وتعالى:

﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَنعِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ الْحَذُونِي وَأَيِّ إِلَا لَهُ يَعْ مَن دُونِ اللّهِ قَالَ سُبْحَنكَ مَا يَكُونُ لِى أَنْ أَقُولَ مَالَيْسَ إِلَا لَهُ يَعْ مَا يَكُونُ لِى أَنْ أَقُولَ مَالَيْسَ لِي يَحَقّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ, فَقَدْ عَلِمْتَهُ, تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فَي فَوْلِ فَا لَهُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فَي فَلْمُ مَا فِي فَلْمُ مِنْ فَي فَلْمُ مُنْ فَي فَلْمُونِ وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي فَي فَلْمِي فَلَا مُعْلَمُ فَي فَلْمُ فَي فَلْمُ فَي فَلْمُ فَي فَي فَلْمُ فَي فَلْمُ فَي فَلْ مَا فَي فَلْ فَي فَلْمُ مُنْ فَي فَلْمُ فَي فَلْمُ فَي فَلْمُ فَي فَلْمُ فَي فَلْمُ فَي فَلْمُ فَي فَلِكُ فَي فَلْمُ فَي فَي فَلْمُ فَي فَلْمُ مُنْ فَي فَلْمُ فَي فَلْمُ فَي فَلْمُ مِنْ فَي فِي فَلْمُ فَي فَي فَي فَلْمُ فَلْمُ فَي فَل

(سورة المائدة)

ثم يقول عيسى بن مريم: ﴿ إِن تَغْفِرْ لَمُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ﴾ ﴿ إِن تَغْفِرْ لَمُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ﴾ ﴿ إِن تَغْفِرْ لَمُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللللللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللللللَّهُ اللَّهُ اللّه

(سورة المائدة)

کون عیسی بن مریم یقول: « إن تعذبهم فإنهم عبادك »

فهذا مفروغ منها . فنحن جميعا عباد الله مقهورون لارادته . خاضعون له سبحانه وتعالى ولقضائه . . ثم يقول عيسى بن مريم : (وإن تغفر لهم) هذا طبعا ما يرجوه كل إنسان من الله سبحانه وتعالى الرحمة والمغفرة . ولكن هنا يتبع كلمة «وإن تغفر لهم فإنك أنت العزيز الحكيم » . لماذا لم يقل إنك أنت الغفور الرحيم ؟ هنا موقف غفران . . فلهاذا العزة في موقف الغفران . . وليست المغفرة والرحمة ؟ يقول بعض الناس إن العبارة غير متمشية . . وإن سياق الكلام كان يقتضى أن يقول عيسى بن مريم «إنك أنت الغفور الرحيم » ونحن نقول إن كل من يثير هذا الكلام لا يفهم اعجاز القرآن . . فقول ابن مريم «إن تغفر لمم شمش أن يقول إن العني في إنك أنت الغفور وإلا أن لم تكن غفورا فكيف تغفر . ولكن قوله إنك أنت العنور وإلا أن لم تكن غفورا فكيف تغفر . ولكن قوله إنك أنت العزيز الحكيم »

هنا . هل الآية مختومة بما لا يتمشى مع العقل ؟

الآية مختومة بعبارة من أبلغ ما يمكن . . هنا في مطلب الغفران . . وهو يدعو الله أن يغفر لعباده . . فيقول له : وإن تغفر لهم . . فإنك أنت العزيز . أى الذى لا يحاسبه أحد على ما يفعل . . فلا أحد سيأتي ليقول لله لماذا غفرت لهؤلاء الناس الذين عصوا ؟ لأنك أنت العزيز لا يحاسبه أحد . . وليس فوقه قوة . . فأنت يا ربى إن أردت أن تغفر لهم فهى مشيئة رخمتك . . فإنك قادر . . لماذا ؟ لأنك أنت العزيز تستطيع أن تفعل ذلك دون أن يسألك أحد . . الحكيم الذى يتم كل أمر منك بحكمة .

وهكذا, نرى أن هذه الكلمة وضعت بحكمة زيادة في الاستغفار .. زيادة في طلب المغفرة .. ياربي اغفر لهم إنك أنت العزيز .. لا يحاسبك أحد .. ولا يعقب عليك .. وبالتالي فنحن نلوذ بشيئين بأنك غفور رحيم .. وبأنك عزيز حكيم .. غفور تغفر الذنوب للعاصين .. وعزيز تستطيع أن تغفر ما تشاء لمن تشاء .. بلا قيود .. ولا يحاسبك أحد على ما تفعل .. ولا يعتب عليك .. ولا يسألك .. انك تستطيع أن تغفر الذنوب مها بلغت .. هل وضح الأن معنى استخدام كلمة « العزيز » ؟!

ظالم النفس . والسوء

ننتقل بعد ذلك إلى نقطة ثانية . . في الآية الكريمة . . « والذين إذًا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم » . . وقوله تعالى :

« ومن يعمل سوءا أو يظلم نفسه »

بعض الناس يتساءل: أليست الفاحشة والسوء هما ظلم النفس . انهما نفس الشيء . . فالذي يفعل فاحشة يقود نفسه إلى العذاب . . والذي يفعل فاحشة يقود نفسه إلى العذاب . . نفس الشيء . . بل إن بعض الناس يقولون إن العطف هنا غير واجب .

ولكننى أقول لهم أن دقة التعبير . . ودقة اللفظ من دقة القائل . . والله سبحانه وتعالى يبين لنا اعجاز القرآن . . ويقول لنا إن هناك فارقا بين من يفعل سوءا أو فاحشة . . ومن يظلم نفسه . . ما هو هذا الفارق ؟

الذى يفعل سوءا أو فاحشة يفعلها ليحقق لذة عاجلة . . نفس ضعيفة يغلبها الهوى وتخضع لبريق الدنيا . . إنسان شرب الخمر . . حقق لنفسه لذة الخمر . . حقق إنسان زنا . . حقق لنفسه شهوة عاجلة . . إنسان سرق مال غيره . . حقق لنفسه شهوة عاجلة بالتمتع بهذا المال . . هذا هو الإنسان الذى يفعل السوء أو الفاحشة . . أما الإنسان الذى يظلم نفسه فهو إنسان آخر . . إنه يرتكب إثما ولا يستفيد منه . . لا يعطى نفسه شيئا في الدنيا ولا في الأخرة . . حينئذ يكون قد ظلم نفسه . . بمعنى إنه لا أعطاها شيئا عاجلا . . ولا نجاها من عذاب الأخرة . .

ومن الناس من يبيع ديه بدنياه . . ومنهم من يبيع دينه بدنيا غيره . . الذي يبيع دينه بدنياه يطلب العاجلة . . أما من باع دينه بدنيا غيره . . خاب في الأولى والآخرة . . هو الذي ظلم نفسه . . ولكن كيف يظلم الإنسان نفسه . . فالإنسان حين يشهد زورا ليؤذي غيره لم يستفد هو شيئا فقد ظلم نفسه . . ارتكب إثما . . شهادة الزور دون أن يحقق نفعا دنيويا . .

إذا قبض ثمن شهادة الزور . . يكون قد حقق نفعا دنيويا . . ولكن الذى يظلم نفسه هو الذى يفعل ذلك ليرضى غيره . . ونجد كثيرين في الدنيا مثل هؤلاء .

إنسان يتهم إنسانا آخر بتهمة باطلة . . لا يستفيد هو شيئا . ويرتكب الاثم ، إذن هو ظلم نفسه . إنسان يكتب تقريرا كاذبا في إنسان ليمنع ترقية . . أو يتطوع بحديث يختلقه عن شخص ليمنع الخير عنه أو يؤذيه . . أو يشي بشخص كذبا ليدخله السجن . . أو يضعه في الاعتقال . . أو يتجسس على إنسان ليلفق له تهمة لمجرد الانتقام التافه . . كل هؤلاء يظلمون أنفسهم . . ولا في إنهم يرتكبون الاثم في الدنيا . . ولا يجعلون له فائدة لا في دنياهم . . ولا في أخرتهم . . فكأن الذي ظلم نفسه هو الذي جعلها تدخل النار . . هو الذي جعلها ترتكب الاثم . . وفي نفس الوقت لم يعطها شيئا على وجه الاطلاق . . فهو ظالم لنفسه في الأخرة . . وهنا فرق بين فهو ظالم لنفسه في الأخرة . . وهنا فرق بين التعبيرين . . ومن هنا لا نقول أبدا هذا عطف . . ولا ألفاظ مترادفة بل دقة بالغة في التعبير . .

نور . . وظلمات

تعبير آخر في القرآن الكريم . . والقرآن الكريم مليء بالتعبيرات الدقيقة . . نجد أن الله سبحانه وتعالى حين يستخدم كلمة نور وظلام في القرآن الكريم يقول (نور) ويقول ظلمات وظلمة . . ولكنه لا يقول أنوار . . أبدا هناك نور وظلمة . . وهناك نور وظلمات . . ولكن الله سبحانه وتعالى لا يستخدم كلمة «أنوار» إنه يخرج الناس

« من الظلمات إلى النور »

. وليس إلى الأنوار . . لماذا ؟ مع أن المنطقى أن يقال يخرج الناس من المظلمات إلى الأنوار . . نقول له . . إنك لم تع الحقيقة جيدا . . في الدنيا هناك ظلمات كثيرة . . ولكن ليس هناك أنوار . . هناك نور واحد هو نور الله سبحانه وتعالى نور الحق . . ولذلك لا يستخدم الله سبحانه وتعالى إلا كلمة نور . . لأن النور هو نور الحق . . ولا نور غيره . .

لكل نفس هوى . والهوى هو ظلمة . وظلمة هذا غير ظلمة ذاك . . الإنسان في كثير من الأحيان هو عبد لأهوائه . . والأهواء تختلف . . ومن هنا يأتى الصراع في الدنيا . . القتل . . السرقة . . الاعتداء على الغير . . إلى آخر ما نشهده من صراع الحياة في كل مكان . .

هذه ظلمات . كل في ظلمة مختلفة تبع هوى صاحبها . هذا يقول كلاما . وهذا يقول كلاما آخر . . هذا يريد أن يحقق شيئا . . وذلك يريد أن يحقق شيئا آخر . . كل إنسان يريد أن يأخذ ما لاحق له فيه . . وكل إنسان يتحدث بما يعتقد أنه يحقق له هواه . . إنسان يقول الشيوعية . . وآخر يقول الرأسمالية وثالث يقول الاشتراكية . . هذه كلها كلمات . . وراءها هوى للنفس يعتقد الإنسان أنه يستطيع أن يحققه : . أن يعلو في الأرض . . أن يستبيح مال وحرمات غيره . . أن يذل الناس بما أعطاه الله له من مركز . . أو مال . . أو سلطان . .

إذن هى ظلمات كثيرة . . كل إنسان منا له هواه . . ولكن الله سبحانه وتعالى الحق . . وهو الذى وضع النور . . ليمكن الإنسان من أن يعيش عيشة راضية مطمئنة . . هذا النهج للحياة رسمه الله سبحانه وتعالى فى القرآن الكريم . . أما كل ما نتخبط فيه بعيدا عن منهج الله فهو ظلمات . . ومن هنا فإن الله سبحانه

وتعالى يخرجنا من ظلمات كثيرة إلى نور واحد . . هو نوره . . هو طريقه . . هو الحق . .

الله سبحانه وتعالى حين يستخدم كلمة «ظلمات» يتحدث عن أهواء الناس. وهي مختلفة .. وحين .. يستخدم كلمة نور فهو يتحدث عن شيء واحد هو منهجه .. طريقه .. ذلك هو النور .. وإذا اتفقنا على خير لا يمكن أن نختلف .. لا يمكن أن تجد خلافا بين أناس في قلوبهم الخير .. ورغبتهم إلى الخير .. وعملهم الخير لا يمكن أن يختلفوا .. ولا يمكن أن يكون الصراع والشقاء إلا على تحقيق أهواء النفس في الدنيا .. هل عرفت الحكمة من استخدام الله سبحانه وتعالى .. كلمة ظلمات بالجمع .. وعدم استخدامه لكلمة أنوار .. لأن هناك نورا واحدا هو نور الله سبحانه وتعالى . الاعجاز الله عنى بعض الأمثلة البسيطة جدا .. والقرآن ملىء بالاعجاز .. الاعجاز والدقة في التعبير .. اللفظ في مكانه .. فإذا تغير عن مكانه فإنما يريد الله سبحانه وتعالى أن يلفتنا إلى معنى آخر .. إلى شيء آخر ليس هناك مترادفات .. وليست هناك ألفاظ لا تتسم بالدقة .. وليس هناك كلمة في غير موضعها ..

سبحانه وتعالى أن يلفتنا إلى معنى آخر . . إلى شيء آخر ليس هناك مترادفات . . وليست هناك ألفاظ لا تتسم بالدقة . . وليس هناك كلمة في غير موضعها . . وإنما دقة متناهية في البلاغة . . ولكن بعض المستشرقين الذين يحاولون أن يضلوا عن سبيل الله . . أو الذين يدرسون القرآن الكريم ليحاربوه يقولون أن في القرآن تناقضا ويزيدون على ذلك بأن هذا التناقض طبيعي لأن قائل القرآن . كما يدعون . . هو محمد عليه السلام . . بشر فإنه أحيانا ينسي . . وأحيانا يمر عليه الزمن فيقول عكس ما قال . . إلى آخر ما في طبيعة البشر من عدم التذكر خصوصا في الفترة الطويلة . . ويتحدثون عن التناقض في القرآن الكريم . . وأنا سأحدثكم عن التناقض الذي يدعونه . . في



• .

الفضَّالِيُ الخامِسُنُ الناقض في العالم الناقض في المالك الم

السؤال الذى شغل بال المستشرقين . . وكل من يريد أن يحارب هذا الدين . . هو الادعاء بأن هناك تناقضا في القرآن الكريم . . ولو بذل هؤلاء الناس لفهم القرآن الكريم نفس الجهد الذي بذلوه في عاولة إظهار ما أسموه بالتناقض في القرآن الكريم لاستطاعوا أن يصلوا إلى عظمة القرآن . . وإلى معجزة القرآن وإلى الدقة البالغة في كلام الله سبحانه وتعالى . .

ولكن المستشرقين يحاولون أن يأخذوا من المعجزة . . أهم ما فيها وهو إنها كلام الله سبحانه وتعالى . . وفي محاولاتهم هذه يلجأون إلى إظهار ما يسمونه « التناقضات » . . أو يطلقون عليه اسم « الأشياء المتناقضة » في القرآن الكريم . . وأساس هذا الاتجاه هو أن المعجزة وهي القرآن كلام الله سبحانه وتعالى . . وأن الله سبحانه وتعالى منزه عن الخطأ . . منزه عن النسيان . . منزه عن كل ما في البشر من تناقض . . وبالتالى فإن وجود أي تناقض ولو كان ظاهريا في القرآن الكريم يساعدهم على هدم المعجزة . . وعلى الادعاء أن هذا الكلام هو قول رسول الله صلى الله عليه وسلم . . وليس منزلا من عند الله . . ولكن الاعجاز القرآني . . الذي هو موجود في كل حرف من القرآن . . إنما يظهر أمامهم بهذه الصورة ليجعلهم شهداء على المعجزة . . وليجعلهم وهم يظهر أمامهم بهذه الصورة ليجعلهم شهداء على المعجزة . . وليجعلهم وهم أعجازاته . . ويظهرون ما خفي منها . . إذ أنهم يثيرون مما يزعمونه أشياء تجعل العقل البشرى ينشط في محاولة للرد عليهم . . وبالتالى فإنه في بحثه في القرآن الكريم تبين المعجزة . . ويتبين أن هذا الكلام هو كلام الله سبحانه وتعالى اللنول على نبيه محمد صلى الله عليه وسلم . .

ولنبدأ الحديث من أوله . . ماذا قال المستشرقون . . قالوا . . كلام بشر . . . هل هو كلام بشر فعلا ؟ . . تعالوا نناقش ما أثاروه قضية قضية . . وإن كان هذا أيحتاج إلى كتاب مستقل . .

#### خلق السهاوات والأرض

جاءوا في أول الأشياء بالخلق . . خلق السهاوات والأرض . . شيء هو من صنع الله سبحانه وتعالى حينها يتحدث عنه في القرآن الكريم . . فهو يتحدث

عن شيء لا يعلمه إلا الله . . وبالتالى فإن أى تناقض ظاهرى فى هذه العملية مسألة تخدم قضيتهم فى محاربة هذا الدين . . ماذا قال المستشرقون . . ؟ قالوا : إن القرآن الكريم قال فى عدة سور . . أن الأرض والسموات خلقتا فى ستة أيام . . وفى سورة فصلت : أن أيام الخلق ثهانية . . وقالوا أنها هفوة بشرية . . ونسان . .

خرجوا من ذلك بأن قائل هذا الكلام هو محمد صلى الله عليه وسلم . . وهذا هو هدفهم . . تعالوا نناقش ماذا قال القرآن الكريم في سورة الأعراف : « إن ربكم الله الذي خلق السموات والأرض في ستة أيام » وقال في سورة يونس :

« إن ربكم الله الذي خلق السموات والأرض في ستة أيام . وفي سورة الفرقان :

« الذي خلق السموات والأرض وما بينها في ستة أيام »

. إذن أجمعت كل هذه الآيات على أن خلق السموات والأرض وما بينها تم في ستة أيام . . لا خلاف في ذلك ولا جدال . . فإذا انتقلنا بعد ذلك إلى سورة فصلت . . حيث فصل الله سبحانه وتعالى خلق السموات والأرض يأتى في الآية التي تقول :

وَ مُنْ أَيْنَكُمْ لَتَ كُفُرُونَ بِاللَّهِ عَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ وَ الْمَادَا أَنْدَاداً فَيْهَا رَوَاسِيَ مِن فَوْقِهَا وَبَدَرَكَ فِيهَا وَقِلْهِ مَن فَوْقِهَا وَبَدَرَكَ فِيهَا وَقَدَرَ فِيهَا أَفْوَاتُهَا فِى أَرْبَعَهِ أَيَّامِ سَوَآ عَ لِلسَّآيِلِينَ فَيْ وَبَدَرَكَ فِيهَا وَقَدَر فِيهَا أَفُواتُهَا فِى أَرْبَعَةِ أَيَّامِ سَوَآ عَ لِلسَّآيِلِينَ فَيْ وَبَدَر فَيها وَقِي دُخَانٌ فَقَالَ لَمَا وَلِلاَّرْضِ آثَتِيا طَوْعًا فَمُ السَّعَوَى إِلَى السَّمَآءِ وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لَمَا وَلِلاَّرْضِ آثَتِيا طَوْعًا أَوْ كُونَ أَنْ السَّمَآءِ وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لَمَا وَلِلاَّرْضِ آثَتِيا طَوْعًا أَوْ كُونَ أَنْ اللَّهُ اللّهُ ال

إذا أحصينا عدد الأيام في السورة الكريمة . . نجد أن الله سبحانه وتعالى يقول أنه خلق الأرض في يومين وجعل فيها رواسي من فوقها . . وقدر فيها أقواتها في أربعة أيام . . ثم استوى إلى السماء . . ثم يقول الله سبحانه وتعالى :

« فقضاهن سبع سموات في يومين . . وأوحى في كل سياء أمرها »

إذا أحصينا أيام الخلق في سورة فصلت نجد أنها ثمانية يومان لخلق الأرض . وأربعة أيام قدر فيها رزقها وبارك فيها . أيام الخلق هذه ستة أيام . . يومان آخران للسماوات إذن فهي ثمانية أيام . .

يأى هنا المستشرقون ليقولوا أن القرآن الكريم تناقض مع نفسه . . وأنه يقول في عدة آيات أن خلق السهاوات والأرض في ستة أيام . . ثم يأتي ليقول أن الخلق تم في ثهانية أيام . . ويضيفون أن هذه غفلة لأن قائله بشر . .

ولو أننا دققنا في الآية الكريمة التي يجادلون فيها لوجدنا بدايتها تختلف عن الآيات السابقة فالله سبحانه وتعالى يقول:

« قل أئنكم لتكفرون بالذى خلق الأرض فى يومين وتجعلون له أندادا ذلك رب العالمين »

ومن هنا بدأت الآية بمخاطبة الكافرين الذين يجعلون لله أندادا . . ويجادلون فيه أى أن الله سبحانه وتعالى أراد أن يخبرنا أن الذى يستخدم هذه الآية الكريمة في التشكيك في القرآن الكريم هم أولئك الكافرون الذين يريدون أن ينشروا ويذيعوا الكفر بين الناس . . ويريدون أن يجعلوا لله أندادا . . . وهم في الحالتين غير مؤمنين يحاربون الله . . ويحاربون دينه . . إن بداية هذه الآية معجزة . . لأن الذين يجادلون فيها . . هم أولئك الذين يحاربون هذا الدين . . ويكفرون بالله ويحاولون التشكيك . . فكون الله سبحانه وتعالى قال في هذه الآية الكريمة :

« وتجعلون له أندادا » . .

وقال: •

« أئنكم لتكفرون بالذي خلق الأرض » .

كأنما هو يخاطب هنا أولئك الذين سيأتون بعد قرون عديدة ليشككوا في القرآن الكريم مستخدمين هذه الآية بالذات في محاولة التشكيك . .

ونحن نقول لهم أن من يقول هذا الكلام . . إما أن يكون متعمدا أو غافلا من مدلولات النص ، فالله سبحانه وتعالى يقول :

« أئنكم لتكفرون بالذي خلق الأرض في يومين . . وتجعلون له أندادا »

ثم يقول سبحانه وتعالى:

« وجعل فيها رواسي من فوقها وبارك فيها وقدر فيها أقواتها » . إذن الله سبحانه وتعالى يتحدث هنا عن اتمام خلق الأرض. . هو يعطينا تفصيل الخلق . . فيقول خلق الأرض في يومين . . ثم يتم بعد ذلك الحديث عن الخلق فيقول . . « وجعل فيها رواسي وقدر فيها أقواتها في أربعة أيام » مادام الحديث تتمة لنفس الشيء الذي بدأ الكلام عنه . . وهو الأرض . . أي أن الله سبحانه وتعالى لم ينتقل إلى الحديث عن السموات . . وإنما هو يفصل كيفية خلق الأرض . . فهو يتم لنا زمن خلق الأرض . . فهو يقول : انني خلقت الأرض في يومين . . ثم أتممت خلقها في أربعة أيام . . إذن فمدة الخلق ، كلها بالنسبة للأرض هي أربعة أيام . . وليست ستة .

ولنضرب مثلا يقرب ما نقوله للأذهان . . إذا فرض أنني ذاهب إلى الاسكندرية . . وأن القطار سيتوقف في مدينة طنطا . . فأنا أقول أن القطار سيتوقف في مدينة طنطا بعد ساعة . . وفي الاسكندرية بعد ساعتين ونصف . . فهل معنى ذلك أن المسافة بين القاهرة والاسكندرية ثلاث ساعات ونصف أبدا . . المسافة بين القاهرة والاسكندرية هي التي ذكرتها مؤخرا . . أما الساعة التي سيستغرقها القطار من القاهرة إلى طنطا فهذه جزء يدخل ضمن الساعتين والنصف . . لماذا ؟ . . لأن طنطا جزء من الطريق بين القاهرة والاسكندرية . . والله سبحانه وتعالى يتحدث عن خلق الأرض. . فهو يقول سبحانه وتعالى . . انني خلقت الأرض في يومين . . ثم أتممت عملية الخلق بأن جعلت فيها رواسي من فوقها . . وباركت فيها أقواتها في أربعة أيام . . كأن الأيام الأربعة هي كل الفترة التي استغرقتها . . عملية خلق الأرض . . منها يومان لخلق الأرض . . ويومان لاتمام الخلق بأن جعل لها الله سبحانه وتعالى رواسي من فوقها . . وبارك فيها أقواتها . . المدة كلها هي أربعة أيام . . وليست ستة أيام . . الله سبحانه وتعالى أراد أن يفسر لنا أنه خلق الأرض في يومين ثم أتم خلقها بكل ما فيها من أقوات ورواسي بما في ذلك خلق الأرض نفسها أربعة أيام . . فكأن اليومين الأولين جزء من الأيام الأربعة التي استغرقها خلق الأرض . . مثل بالضبط

عندما تقول أن القطار يستغرق من القاهرة إلى الاسكندرية ساعتين ونصفا . . وبين القاهرة وطنطا ساعة . . المسافة كلها ساعتان ونصف . . ولكنك أردت أن تفصل الجزء من الكل . . فذكرت بالتفسير جزءا من الكل . . وليس معنى هذا أن هذا الجزء اضافة الخلق . . هذا جزء من الكل نستخدمه جميعا في حياتنا اليومية كل يوم . . أقول وضعت أساس العمارة في ثلاثة أشهر . . وأتممت بناءها في عام . . هل معنى ذلك أن العمارة استغرقت عاما وثلاثة أشهر من عام البناء . . هنا أتممتها في عام . . ولكن جزء الأساس استغرق ثلاثة أشهر من عام البناء . . هنا تحدثت بالتفصيل . . والجزء من الكل . . ليس منفصلا . . ولا زائدا عنه . . تقول هذا المشروع تتم مرحلته الأولى في عام . . وينتهى في عامين . . هل معناه أنه يستغرق ثلاثة أعوام . . لا . . عامين . . لأن المرحلة الأولى هي جزء من الكل . .

تفصيل الخلق

والله سبحانه وتعالى لم يفصل لنا فى الأيات السابقة مراحل الخلق ولكنه أتى به مجملا . إنما فى سورة « فصلت » . . تحدث أولا عن خلق الأرض . . خلق الأرض نفسها فى يومين . . ثم أتم الخلق بأن جعل فيها دواسى . . وبارك فيها أقواتها فى أربعة أيام . . هذه مرحلة خلق الأرض . . استغرقت أربعة أيام . . ثم بعد ذلك يقول الله سبحانه وتعالى :

«ثم استوى إلى السهاء وهي دخان»..

هنا انتقل الله سبحانه وتعالى من عملية خلق الأرض إلى خلق السهاء . . فقال تعالى :

«ثم استوى إلى السهاء وهي دخان » . .

مرحلة جديدة بعد إتمام خلق الأرض . . إن إتمام خلق الأرض استغرق أربعة أيام . . وخلق السماوات يومين . . فأيام الخلق ستة . . وهما من أيام الله سبحانه وتعالى . .

« وإن يوما عند ربك كألف سنة مما تعدون » . .

وهكذا نجد أن التناقض وهمى . . وأن المستشرقين أرادوا أن يستغلوا عملية تفصيل الخلق التي أوردها الله في سورة فصلت ليشككوا في القرآن . . وكان الله عليها قبل أن يبدلوا . . تبدأ الآية الكريمة بقوله :

« أئنكم لتكفرون بالذى خلق الأرض فى يومين . . وتجعلون له أندادا » بدأها بهذا الكلام ليقول لنا من هم الذين سيجادلون فى هذه الآية وينشرونها بالطريقة التى تهواها أنفسهم للأضلال عن سبيل الله .

الود . . والمعروف

نأتي بعد ذلك إلى شيء آخر . . قول الله سبحانه وتعالى :

﴿ لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآذُونَ مَنْ حَآدَّ اللَّهَ

وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُواْ ءَابَآءَهُمْ أَوْ أَبْنَآءَهُمْ ﴾

(سورة المجادلة)

ثم يقول الله سبحانه وتعالى . .

﴿ وَإِن جَنْهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَالَبْسَ لَكَ بِهِ عَلَمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفًا ﴾

يأتى المستشرقون . . وكل من يحاول التشكيك في هذا الدين يقولون ما هذا ؟ في الآية الأول . . الله سبحانه وتعالى ينهانا عن أن نود من حاد الله ورسوله . . ولى كانوا آباءنا . . وفي الآية الثانية في سورة لقهان يقول :

« وإن جاهداك على أن تشرك بى ما ليس لك به علم فلا تطعهما وصاحبهما فى الدنيا معروفا » . .

إذن في الآية الأولى يقول لا تودهم . . وفي الآية الثانية يقول وصاحبهما معروفا . . كيف يمكن أن يستقيم ؟ أمران مختلفان في نفس الشيء . .

نقول أنه ليس هناك أى اختلاف . ولكنك لا تفهم دقة تعبير القرآن الكريم . . واللفظ في القرآن الكريم . .

ولنشرح ذلك بالتفصيل . . المعروف يفعله الرجل لمن يحبه بقلبه . . ومن

لا يحب . . ذلك أنك يمكن أن تسير في الطريق تجد إنسانا لا تعرفه . . ولا تربطك به أي علاقة . . ولكنك تجده في مأزق فتسدى إليه معروفا لتنقذه . . كأن يكون قد فقد حافظة نقوده مثلا فتعطيه مبلغا من المال ليصل إلى منزله أو تقدم له معونة . . قد يكون جائعا فتطعية ثمن الطعام . . أنت هنا تفعل معروفا عسى الله أن يجزيك عنه . . لا يربطك بالإنسان الآخر أي صلة . . هذا هو المعروف . . ولكن المودة مكانها القلب . . هي في القلب . . أنت لا تود إلا من تحب . . لا تريد أن تجلس أو تعيش إلا مع من تحب . . المعروف لا يمس القلب . . ولكن المودة تمس القب . . القلب في المودة يكون مع الشخص . . والقلب في المعروف لا يكون معه . . وإذا كان القلب مع إنسان غير مؤمن فهو والقلب في المعروف لا يجعل لك قلبين في صدرك . مصداقا لقوله تعالى : قلب غير مؤمن . . والله لا يجعل لك قلبين في صدرك . مصداقا لقوله تعالى : قلب غير مؤمن . . والله لا يجعل لك قلبين في جوفه »

إنما امتداد المعروف هو رضاء الله سبحانه وتعالى . .

نأتى بعد ذلك إلى الآية الكريمة . . الله سبحانه وتعالى يقول في سورة المجادلة :

« لا تجد قوما يؤمون بالله واليوم الآخر يوادون من حاد الله ورسوله » . . هنا استخدم الله سبحانه وتعالى كلمة الود . . وكلمة الود هى التي تمس القلب . . هنا لا تجد مثلا إنسانا مؤمنا يحب إنسانا يحارب الله ورسوله . . حتى ولو كانوا آباءهم أو أبناءهم . . الحب من داخل القلب . . من داخل النفس . . ثم يأتي الله سبحانه وتعالى في مسألة الوالدين . . وينهانا إن حاولا أن يحسا الإيمان في قلوبنا أن نستخدم العنف ضدهما . . أو نفعل أي شيء . . وهم في هذه الحالة يكونون في سن كبيرة . . ضعفاء . . اقتربوا من نهاية العمر . . هؤلاء الذين قدموا لنا المعروف بأنهم قاموا بتربيتنا . وبالسهر علينا . يأمرنا الله سبحانه وتعالى أن نحتفظ لهم بالود أن كانوا مؤمنين . . وبالحب الكبير . . وإذا حاولوا أن يدخلوا الشرك إلى قلوبنا . أو حاولوا أن يجعلونا نشرك بالله سبحانه وتعالى . يطالبنا بألا نطعها . . ولكن نصاحبها في الدنيا معروفا . . ومكافأة أدب القرآن الكريم . . نفعل ذلك ارضاء لله سبحانه وتعالى . ومكافأة المجميل . . ولكن القلب لا يودهم . . المعروف لمن تحبه ومن لا تحبه . . أما المود فلمن تحبه فقط . . أنت حين تسدى لهما معروفا . . أي تعاملهما معاملة الود فلمن تحب فقط . . أنت حين تسدى لهما معروفا . . أي تعاملهما معاملة الود فلمن تحب فقط . . أنت حين تسدى لهما معروفا . . أي تعاملهما معاملة المود فلمن تحب فقط . . أنت حين تسدى لهما معروفا . . أي تعاملهما معاملة الود فلمن تحب فقط . . أنت حين تسدى لهما معروفا . . أي تعاملهما معاملة المود فلمن تحب فقط . . أنت حين تسدى لهما معروفا . . أي تعاملهما معاملة المود في المود في

حسنة . . ولكن ليس بقلبك . . لأنها يحاولان أن يدفعاك للشرك . . تفعل ذلك ارضاء لله سبحانه وتعالى الذي يأبى ألا أن يكون رحيها حتى مع من يعصاه . . والذي ينهانا عن أي نقابل الإحسان بالإساءة . . والمعروف شيء . . والود شيء آخر تماما . .

أين هو التناقض الموجود . . هذه حالة . . وهذه حالة أخرى . . قلب مع الله لا يدخل فيه كافر . . ولا من يحاول أن يشرك به . . أما المعروف الذى أسديه إلى والدى فأمرنى الله به . . رحمة بهما . . كما ربيانى صغيرا . إذ أن مناقشة الإيمان بين الابن ووالديه . . لا تتم إلا إذا بلغ الابن مرتبة الرجولة . . وفي هذه الحالة يكون الأم والأب قد بلغا مرحلة الكهولة . . وعلى أن أعاملهما بالمعروف ردا للجميل . . وارضاء لله سبحانه وتعالى الذى لا يقبل الجحود . . لكن المعروف ليس بقلبى . . وهذا مختلف تماما عن ذلك . .

لماذا . . الأم وحدها

ننتقل بعد ذلك إلى نقطة ثالثة . . فالآيات التي ذكرت في القرآن الكريم . . نجد أن الله سبحانه وتعالى يوصي بالوالدين . . ثم لا يذكر إلا الأم . . مثلا في سورة الأحقاف :

﴿ وَوَصَّيْنَ الْإِنسَانَ بِوَالِدَيهِ إِحْسَانًا حَلَتْهُ أَمْهُ كُرْهَا وَوَضَعَتْهُ كُرُهَا وَوَضَعَتْهُ كُرُهَا وَوَضَعَتْهُ كُرُهَا وَوَضَعَتْهُ كُرُهَا وَوَصَعْتُهُ وَلَكُونَ شَهْراً حَتَى إِذَا بَلَغَ أَشَدُهُ وَبَلَغَ كُرُهَا وَوَصَعْتُهُ وَبَلَغَ أَشَدُهُ وَبِلَغَ أَشَدُهُ وَبَلَغَ أَشَدُهُ وَبِلَغَ أَشَدُهُ وَبَلَغَ أَشَدُهُ وَبِلَغَ أَشَدُهُ وَبِلَغَ أَشَدُهُ وَبِلَغَ أَنْ أَشْكُم نِعْمَنَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَى الْرَبِي أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُم نِعْمَنَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَى وَعِلَى وَالدّى اللّهِ وَعَلَى وَالدّى اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَالدّى اللّهُ اللّهُ وَالدّى اللّهُ اللّهُ وَالدّى اللّهُ اللّهُ وَالدّى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالدّى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللللللل

(سورة الأحقاف)

وفي سورة لقمان:

﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلَّإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أَمَّهُ وَهَنَّا عَلَىٰ وَهْنِ وَفِصَّالُهُ فِي عَامَيْنِ

# أَنِ ٱشْكُرْ لِي وَلِوَ لِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ١

(سورة لقهان)

نجد أن الله سبحانه وتعالى أوصى بالوالدين . . ثم ذكر الأم وحدها دون الأب . . يأتى هنا بعض المستشرقين ويسألون : كيف أن الله سبحانه وتعالى لم يوص إلا بالأم . . ثم ذكر في أول الآية الأم والأب . . وفي آخر الآية الأم والأب . . دون أن يوصى بالأب . . ثم الله سبحانه وتعالى في هذه الآية يوصى من ؟ . هل هو يوصى الطفل وهو رضيع في حالة الحمل والولادة . . وهل يفقه هذا الطفل شيئا . . وهل يقرأ القرآن أو يعقل . . هل يذكر الطفل شيئا عن هذه المرحلة . . إذن من يخاطب القرآن . . ؟ إذا كان يخاطب الطفل وهو رضيع . . فهو يخاطب إنسانا لا يعقل . . وإذا كان يخاطبه بعد أن كبر فهو يخاطب إنسانا عن فترة لا يتذكرها . . ولا يعرفها . . ؟!!

نقول له انك لم تفهم هذه الآية . . فالله سبحانه وتعالى فى توصيته بالأم قد اختصها لأنها تقوم بالجزء غير المنظور فى حياة الابن أو غير المدرك عقلا . . بمعنى أن الطفل وهو صغير فى الرضاعة . . وفى الحمل والولادة . . وحتى يبلغ ويعقل . . الأم هى التى تقدم كل شيء . . هى التى تسهر ترضعه . . وهى التى تحمل . وهى التى تلد . . فإذا كبر الطفل وعقل من الذى يجده أمامه ؟ أباه . . إذا أراد شيئا فإن أباه هو الذى يحققه له . . إذا أراد أن يشترى شيئا . . لعبة جديدة . . ملابس جديدة . . إذا أراد مالا . . كل هذا يقوم به الأب . . إذن فضل الأب ظاهر أمامه . . أما فضل الأم فهو مستتر . . ولذلك جاءت التوصية بالأم أكثر من الأب . . لماذا ؟ لأن الطفل حينها يحقق له أبوه كل رغباته . . يحس بفضل أبيه عليه . . ولكنه نادرا ما يقدر التعب الذى تعبته أمه . . وهو يزيد أضعاف أما يقدمه له أبوه . . ومن هنا جاءت التوصية بالأم . . حتى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : أمك . . أمك . . أمك . . أمك . . ثلاث مرات . . ثم قال أبوك . . ولكن ما هو الهدف من هذا التذكير إذا كان الإنسان مرات . ثم قال أبوك . . ولكن ما هو الهدف من هذا التذكير إذا كان الإنسان لا يعقل هذه الفترة . . لا يتذكرها من حياته مطلقا . . الهدف هو أن يرى ذلك لا يعقل هذه الفترة . . لا الأمهات ليرى كيف يتعبن . . وكيف يعانين .

ويقاسين . . وكيف يسهرون على أطفالهن . . وماذا يتحملن من مشقة . . وعندما يراه على غيره يدرك أن هذا قد حدث له . . ويحس به . . ولذلك يرد الجميل . . الله سبحانه وتعالى يريد أن يذكرنا بتعب الأم . . ويريد أن يوصينا بالاثنين معا . . الأب والأم . . ولكنه يوصينا بالأم . . ويخصها بالذكر أكثر . . . لأن تعبها غير واضح في عقل الابن . . بينها الأب ما يفعله واضح وظاهر أمام الطفل . . هذا هو الهدف من الآية الكريمة . .

#### اتى فلا تستعجلوه

ويمضى المستشرقون في الحديث عن القرآن الكريم فيقولون انه في سورة النحل يقول القرآن:

#### « اتى أمر الله فلا تستعجلوه »

كيف يمكن أن يقول الله سبحانه وتعالى . . الى ثم يقول لا تستعجلوه . . الى فعل ماض . . لأنه حدث . . ولا تستعجلوه مستقبل . . كيف يمضى هذا مع ذلك . . نقول لهم أنت حين تتحدث عن الله سبحانه وتعالى . . فيجب أن تضع في عقلك وذهنك وتفكيرك إن الله ليس كمثله شيء . . أنت لك قوة . . ولله قوة . . ولكن هل قوتك كقوة الله سبحانه وتعالى ! أنت لك قدرة ولله قدرة . . ولكن هل قدرتك كقدرة الله سبحانه وتعالى . . أنت تعيش في الزمن . . والله سبحانه وتعالى لا زمن عنده . . انه منزه عن الزمن . . اى هذه في علم الله سبحانه وتعالى . حدث . ومتى . قال الله سبحانه وتعالى اتى فقد حدث وتم . . وانتهى في علم الله سبحانه وتعالى . . في علم اليقين . . ولكن الأشياء تخرج من علم الله سبحانه وتعالى إلى علم البشر . . تخرج بكلمة كن . . الله سبحانه وتعالى حين يريد أن ينقل شيئا من علم الله سبحانه وتعالى إلى علم الإنسان . . فإن كلمة «كن» . . تكون الأمر الذي يحمل التنفيذ . .

الله سبحانه وتعالى عنده علم الساعة . . ومادام قد تقرر . . فليست هناك قوة في هذه الدنيا تستطيع أن تمنع حدوثه . . إنه لا محالة . . فلا تطلبوه بكلمة كن . . وأنتم في عجلة . . لماذا ؟ لأن المؤمن الحقيقي إذا كان يخشى شيئا فإنه يخشى يوم الساعة . . ويوم الحساب . . وإذا كان يخشى شيئا . . يخشى عدل الله

#### « ووجدوا ما عملوا حاضرا »

الصغيرة قبل الكبيرة . وإذا كان لا يترك شيئا صغيرا فهاذا يفعل في الكبائر . والإنسان المؤمن يخاف يوم الحساب ويخشاه مهها كان إيمانه . إنه يرتعد من هول ذلك اليوم . أما الإنسان الكافر المتحدى فإنه هو الذى عن جهل . وعن عدم ادراك . لا يعرف معنى الأخرة . ولا معنى الحساب . ومن هنا فهو يستعجل . يريد أن يصل إلى الآخرة . ولو علم ما فيها . وما ينتظره فيها . لا ذكرها على لسانه . فحينها يقول الله :

« أتى أمر الله »

أى أن الساعة تقررت . وانتهى أمرها . تم الأمر فلا تستعجلوه لا تتعجلوا يوم الحساب . انكم تجهلون ما فيه من أهوال . إذن فهى بالنسبة لله تم وانتهى . ولكنه بالنسبة لى أنا مستقبل . فليس هناك أى تناقض بين استخدام الماضى والمستقبل . لأن اق أمر الله فى علم الله سبحانه وتعالى . ولكنه فى علمى أنا . وفى ادراكى أنا . وحتى يصل إلى أنا لايزال مستقبلا حينها يقول الله كلمة «كن » وينفخ فى الصور . وهل يملك إنسان أن يمنع الله سبحانه وتعالى من تنفيذ أمر قدره . لا قدرة فوق قدرة الله . . من الذى يمنع أمر الله يأتى مادام قد قال « اقى » أنت لا تملك مقومات الغد . . ولكن الذى يملك مقومات الغد هو الله سبحانه وتعالى اقى . . إذن فقد تم فعلا . . ولكنه محجوب عنى . . لذلك قال تعالى :

#### « فلا تستعجلوه »

#### هل رأى محمد؟

ننتقل بعد ذلك إلى نقطة أخرى . . يقول الله سبحانه وتعالى في سورة الفيل مخاطبا محمدا صلى الله عليه وسلم . .

« ألم تر كيف فعل ربك بأصحاب الفيل »

بعض المستشرقين يقول هذا قصور في التعبير . . « ألم تر » هل رأى محمد عليه السلام عام الفيل . . لقد ولد في عام الفيل . . إنه لم ير . . لوقال الله سبحانه وتعالى ألم تعلم . . لقلنا علم عن غيره . . فالعلم قد تحصل عليه أنت . . وقد تحصل عليه عن طريق من علمه من غيرك من البشر . . ولكن الله

سبحانه وتعالى حين يقول ألم تر . يقول المستشرقون في هذا . . إن التعبير قد خان محمدا عليه السلام . . فهو لم ير . . وقوله ألم تر مجافاة لحقيقة واقعة ثابتة . ولكن الذي فات هؤلاء إن هذه قضية من قضايا الإيمان . . ما يقوله الله سبحانه وتعالى للإنسان المؤمن . . هو رؤية صادقة . . والقرآن هو كلام متعبد بتلاوته لا يتغير ولا يتبدل . . فعندما يقول الله « ألم تر » . . معناها أن الرؤية مستمرة لكل مؤمن بالله . . ذلك لأن الرؤية هنا رؤيا معجزة كبرى . . والله يريدها أن تثبت في عقولنا . . كها تثبت الرؤية تماما . . لماذا ؟ لأن قضية الإيمان الكبرى هنا هي إن الله سبحانه وتعالى في معجزة قد خلق من الضعف قوة . . وهذه لا يستطيع أن يفعلها إلا الله .

أنا أستطيع أن أعين شخصا ضعيفا . على أن يحمل حملا ثقيلا . بأن أحمل عنه هذا الحمل . ولكنى لا أستطيع ولا أقدر أن أجعل هذا الرجل الضعيف قويا . بحيث يقوم هو بنفسه بحمل هذا الحمل الثقيل . ولكن الله سبحانه وتعالى وحده هو الذي يستطيع أن يخلق من هذا الضعيف الذي لا حول له ولا قوة قويا يهزم أقوى أقوياء العالم . وأقوى ملوك الدنيا . وهو إنسان ضعيف لا حول له ولا قوة . هذه هي احدى معجزات الله . ومن هنا فإن الذي حدث في عام الفيل . أن طيرا أبابيل تمسك في مناقيرها حجارة صغيرة جاءت . وهزمت جيشا من الأفيال . أقوى جيش في العالم . في ذلك الوقت . ولو انني عقلا ومنطقا قلت لإنسان أن طيرا . أو مجموعة من العصافير قد هزمت فيلا لسخر مني . ذلك أن الفيل يستطيع أن يهلك مئات الطيور دون أن يصاب بأذي . بل أن الطير يقف على ظهر الفيل . فلا يحس الفيل به . فكيف يكون هذا الطير يأتي وكونه يفني هذا الجيش العظيم . فقد استخدم الله أضعف مخلوقاته . ليهزم خلقا من أقوى مخلوقاته . وهذه معجزة الا يمكن أن تتم إلا على يد الله سبحانه وتعالى .

بل أن بعض العلماء قد أخذ يتشكك في هذه الناحية من كثرة ما تناولها المستشرقون . . فادعى أو قال بعضهم إن الذى فتك بجيش أبرهه . . هو الأمراض والجراثيم التي سلطها الله على هذا الجيش . . وأنا لا أتفق مع هذا المعنى . . فعام الفيل حدث عند مولد رسول الله صلى الله عليه وسلم . . ورسول الله بعث في الأربعين من عمره . . أى أنه في ذلك الوقت كان هناك من

هم في سن الخامسة والخمسين . . والستين . . والخامسة والستين . . والسبعين . . ومن هم فوق ذلك . . عمن رأوا عام الفيل . . رأى العين . . ولو انه لم تأت هذه الطير . . ولو انه لم تلق بحجارة من سجيل . . ولو انها لم تجعل هذا الجيش عصفا مأكولا . . وهو ما يحتاج إلى أسابيع بالنسبة لأى جسم حيواني . . أو بشرى . . لكان هؤلاء الناس قد قاموا وقالوا ان ما يقوله محمد غير صحيح . . لقد شهدنا عام الفيل . . ولم نر طيرا تأتى . . ولم نرها تفني أعظم جيش بأحجار صغيرة تحملها في مناقيرها . . ولم نر هذا الجيش يتحول إلى عصف مأكول في لحظات . . فلأن أحدا لم يستطع أن يكذب هذه الواقعة . . وقت نزولها ممن رأوها . . دليل على أنها حدثت كما رويت في القرآن الكريم . . وليست محتاجة إلى تفسير لأن الله سبحانه وتعالى قادر على كل شيء . . ومن هنا فإنه في القضايا الإيمانية يكون كلام الله سبحانه وتعالى هو الرؤية الدائمة التي تتمثل أمامنا . . والتي تتكرر باستمرار في الحياة . . فكم من ضعيف نصره الله على أقوى الأقوياء . . وكم من قوى خذله الله وجعل نهايته على يد أضعف الضعفاء . كلام الله سبحانه وتعالى بالنسبة للمؤمن . . هو يقيني بمثابة الرؤية الدائمة . . ولذلك قال الله سبحانه وتعالى « ألم تر » . . ولم يقل رأيت . . أو علمت . . « ألم تر » حاضر متجدد مستمر يحدث وسيحدث على مر السنين إلى يوم الساعة . . إنه قضية الحق ينصر الله المظلوم على الظالم . . مهما كانت قوة الظالم ، ومهما كان ضعف المظلوم . . تلك قضية إيمانية كبرى يجب أن تراها في قلبك إذا كنت مؤمنا . . وتراها رؤية اليقين « ألم تر » . . هذا هو الإيمان . . وهذه هي الحكمة في استخدام كلمة « ألم تر » . . تجعل المؤمن يحس بقوة الله وقدرة الله في كل ما يحدث . . بالنسبة للحق والباطل . . وقضايا الحق . . وقضايا الباطل . . حتى قيام الساعة . .

#### من هم الكاذبون ؟

وغضى لنقابل ما يقوله المستشرقون عن القرآن الكريم . . التناقض الذى يدعون إنه موجود فيه . . وهم في كل ما يثيرونه اظهار لاعجاز القرآن الكريم . . قول الله سبحانه وتعالى في سورة المنافقون : 

الكريم . . قول الله سبحانه وتعالى في سورة المنافقون :

# إِنَّكَ لَرَسُولُهُ, وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ (١٠) ﴿

(سورة المنافقون)

يقول المستشرقون إن المنافقين قد شهدوا أن محمدا رسول الله . . وأن الله يعلم أن محمدا رسوله . . ويعلم أيضا أن المنافقين كاذبون . . كيف يكون المنافقون كاذبين وهم شهدوا بما شهد به الله . . كيف تكون الشهادتان متفقتين . . في أن محمدا-رسول الله ومع ذلك يكون المنافقون كافبين . . مع اتفاق ما شهدوا به . . مع علم الله . . مع أن الكذب هو عدم مطابقة الكلام للواقع . . فهل كلام المنافقين بأن محمدا رسول الله ليس مطابقا للواقع ؟ هذا تناقض . . هكذا يقول المستشرقون . .

نأتى بعد ذلك إلى معنى الآية الكريمة . . هم أى المنافقين قالوا : « نشهد إنك لرسول الله . . والله يعلم إنك لرسوله »

إذن فهى قضية صادقة . . فكيف يقول الله سبحانه وتعالى إن المنافقين كاذبون ؟ هل التكذيب هنا يقع على انك : لرسول الله لا . . محمد رسول الله هذا صدق . . التكذيب هنا يقع على كلمة « نشهد » لأنهم قالوا . . نشهدوا إنك رسول الله . . فالتكذيب وارد على كمة نشهد لأن معنى الشهادة . . إننا نقول بألسنتنا ما فى قلوبنا . . والله يعلم إن ما فى قلوبهم يخالف ما يقولونه بألسنتهم . . إذن فقولهم « نشهد إنك » . . كلمة نشهد . . هم كاذبون فيها . . كاذبون فى أمر الشهادة . . لأنهم لا يشهدون . . ولا يؤمنون . . إن محمدا لرسول الله . . إنما جاءوا لينافقوا بهذا الكلام . . لا عن صدق . . ولكن عن نفاق . . محمد رسول الله لا تكذيب فيها . . ولكن التكذيب منصب على كلمة « نشهد » . . فى ذلك قال الله سبحانه وتعالى :

« والله يعلم إنك لرسوله »

وهنا فرق بين الشاهد والمشهود به . . فرق بين تكذيب الشهادة . . وبين تكذيب المشهود به . . المشهود به إنك رسول الله صحيح مائة في المائة . . ولكن شهادة المنافقين هي المكذبة . . ومن هنا ترى دقة التعبير في القرآن الكريم .

السؤال ليس للعلم

نأتى بعد ذلك إلى اعجاز آخر من اعجاز القرآن الكريم . . إن الله يقول في سورة الرحمن :

« فيومئذ لا يسأل عن ذنبه إنس ولا جان »

.. ويقول في سورة الصافات:

« وقفوهم إنهم مسئولون »

فى الآية الأولى هناك نفى للسؤال . . وفى الآية الثانية هناك اثبات للسؤال . . كيف يكون ذلك . . هنا يأتى المستشرقون ليقولوا هذا تناقض فى القرآن الكريم . . كيف يقول الله سبحانه وتعالى :

« فيومئذ لا يسأل عن ذنبه إنس ولا جان »

ثم يقول سبحانه وتعالى :

« وقفوهم إنهم مسئولون »

هذا تناقض . . محمد نسي . .

نقول لهم انكم تقولون ذلك لأنكم جهلتم ماذا يكون السؤال .. والسؤال نوعان .. نوع تسأله لتعلم .. ونوع تسأله ليكون المسئول شاهدا على نفسه .. التلميذ حين يسأل أستاذه .. يسأله ليعلم .. ليعرف العلم .. ولكن حين يسأل الأستاذ تلميذه .. هل يسأله ليتعلم أو ليعلم .. لا .. فالأستاذ يعرف أضعاف أضعاف تلميذه .. ولكنه يسأله ليكون التلميذ شهيدا على نفسه .. لا يستطيع أن يجادل .. أو يقول : لقد ذاكرت وهو لم يقرأ حرفا .. الأسئلة في الامتحانات مثلا لا تقوم وزارة التعليم بوضعها .. لأنها تجهل ما يعرفه الطلبة .. فتريد أن تستزيد منهم علها .. ولكن ليكون الطالب شاهدا على نفسه فلا يستطيع أن يجادل .. ورقة الإجابة موجودة وهي شاهد على درجة الطالب .. إن كان ممتازا أو ضعيفا .. أو لا يعرف شيئا على الاطلاق .. فالآية الكريمة ..

« فيومئذ لا يسأل عن ذنبه إنس ولا جان »

تنفى السؤال للمعرفة . . والله أعلم بذنوبهم . . الله سبحانه وتعالى يعلم . . وبالتالى فهو غير محتاج . . لأن يسأل للعلم . . وغير محتاج لأن يعرف منهم . . لأنه أعلم منهم . . ومن هنا لا سؤال . . لأن السائل أعلم من المسئول . .

فلا يكون السؤال للعلم . . ولذلك يقول الله : « فيومئذ لا يسأل عن ذنبه إنس ولا جان »

أما في الآية الثانية «وقفوهم انهم مسئولون». أى انكم ستسألون لتقرروا المحقيقة والواقع في الحساب. لا لتقولوا شيئا لا يعلمه الله . لتكونوا شهداء على أنفسكم . وهذا ما تفسره الآيات التي قبلها . والتي بعدها . فإذن أين هو التعارض . وأى تناقض هذا الذي زعمه المستشرقون في القرآن . فالله سبحانه وتعالى يتحدث عن الكافرين والمكذبين . لذلك تقول السورة :

« قالوا يا ويلنا هذا يوم الدين هذا يوم الفصل الذي كنتم به تكذبون . و احشروا الذين ظلموا وأزواجهم وما كانوا يعبدون من دون الله فاهدوهم إلى صراط الجحيم . . وقفوهم انهم مسئولون »

السؤال هنأ ليس للعلم . ولكن انهم مسئولون ليكونوا شهداء على أنفسهم . . هذا الذي كنتم به تكذبون . . هذا ما عبدتم من دون الله . . والأن جاء وقت الحساب . . لتكونوا شهداء على أنفسكم يوم القيامة . . أين ماكنتم تعبدون من دون الله . . ثم يقول الله سحانه وتعالى :

« ما لكم لا تناصرون »

لماذا لا ينصركم أحد . . لماذا لا تنصركم الهتكم . . السؤال هنا ليس للعلم . . ولكن ليكونوا شهداء على أنفسهم . .

يحملون أوزار غيرهم

ننتقل بعد ذلك إلى آية أخرى . . يقول المستشرُقون إن الله سبحانه وتعالى قال في سورة الأنعام :

« ولا تزر وازرة وزر أخرى »

وفي سورة فاطر:

« ولا تزر وازرة وزر أخرى »

وفي سورة النجم :

« ولا تزر وازرة وزر أخرى »

ثم يأتى الله سبحانه وتعالى في سورة العنكبوت ويقول:

« وليحملن أثقالهم وأثقالا مع أثقالهم »

كيف يمكن أن يحدث ذلك . الله قضى بأنه لا تزر وازرة بأخرى ثم هنا يقول . وليحملن أثقالا مع أثقالهم أى أوزارا مع أوزارهم أليس هذا تناقضا . لقد نسى محمد . هكذا هم يريدون أن يقولوا . ولكنهم يجهلون اعجاز القرآن في التعبير . . نقول لهم انه :

« ولا تزر وازرة وزر أخرى »

معناها أن كل إنسان يحمل ذنبه . . ولكن بعض الناس يوم القيامة يحملون ذنوبا مع ذنوبهم . . من هم . . المضلون الذين يأتون في الحياة الدنيا ليضلوا عن سبيل الله . . الوزر في الآية الأولى هو وزر الضلال . . فإذا كنت أنا ضالا . . وأنت ضال . . وفلان ضال . . كل منا يحمل وزره على نفسه . . فكل منا يحمل ضلاله ووزره . . فمن هنا فإنه لا يحمل ضال وزر ضال آخر . . ولكن هناك الضال . . وهناك المضل . . الضال هو من يضل الطريق . . يكفر بالله سبحانه وتعالى . . هذا هو الضال . . أما المضل فإنه لا يكتفى بأنه هو في الضلالة . . لكن يضل غيره . . أي يأتي إلى رجل مؤمن . . ويحاول أن يفسد إيمانه . . يأتي إلى إنسان يتطلع إلى الله . . يحاول أن يجعله يكفر . . وربما ينجح في ذلك . . هؤلاء الناس « المضلون » لا يحملون أوزارهم فقط . . ولكن لهم نصيب من كل وزر يرتكبه الذين أضلوهم . . مصداقا للآية الكريمة في سورة النحل : وزر يرتكبه الذين أضلوهم . . مصداقا للآية الكريمة في سورة النحل : هلم »

إذن من يضل الناس . ويعمل على نشر الكفر والألحاد . والذين لا يكتفون أنهم هم فى الضلالة . وحدهم ولكنهم يريدون أن يضلوا غيرهم . . فهم نصيب من كل وزريقوم به أولئك الذين أضلوهم . . فأنا مثلا حين آتى بإنسان لا يشرب الخمر . . وأظل أغريه حتى أجعله يشرب الخمر . . وأقدمها له . . وأغريه بها . . له وزر لأنه عصى الله وشرب الخمر . . ولى وزر لأنني أضللته وساعدته على المعصية . . وظللت أزينها له حتى وقع فيها . . ومن هنا فإن الآية الأولى التى تقول : « ولا تزر وازرة وزر أخرى » . . يقصد بها الضالين . . أما الآية الثانية التى تقول :

« وليحملن أثقالهم . . وأثقالاً مع أثقالهم »

يقصد بها المضلين الذين يضلون عن سبيل الله . . فلهم نصيب من أوزارهم أولئك الذين أضلوهم . . والذين اتجهوا بهم إلى الكفر والاثم والعصيان . . هذه بعض التناقضات التي يحاول المستشرقون أن ينالوا بها من القرآن الكريم . . وأن يقولوا انه قول بشر . . ولقد أوضحنا هذه التناقضات بشكل يظهر اعجاز القرآن فيها . . فلا تناقض في القرآن أبدا وإنما بلاغة ودقة في التغيير . . تجعل اللفظ والمعنى منسجمين تماما . لا يبتعدان عن بعضها البعض . . ولا يؤديان إلا نفس المعنى المقصود بالنسبة لمقتضيات الحال . على أن المضلين . . أو عددا من المستشرقين لا يكتفون بذلك . . لا يكتفون بالقول بأن هناك تناقضا بين قوانين الكون وبين القرآن الكريم . . وفي هذا افتراء كبير . . وهذا هو موضوع الفصل القادم الذي سنتحدث فيه عن « القرآن . . وقوانين الكون » .



.

الفضّالُ السَّارسَ المُعَالَ السَّارسَ المُعَالَ السَّارسَ المُعَالَ السَّارسَ المُعَالَ السَّارِسَ المُعَالَ الفَرانَ وَفَالْبَرِينَ الْكُونَ }

هناك كثير من دواعى الاعجاز فى القرآن الكريم لا يتنبه إليها العقل إلا بعد أن يبحث ويعيش وينشط . . هذا الاعجاز يظهر فى دقة التعبير فى القرآن الكريم . . ثم يظهر بطريقة أكثر وضوحا فيها يحاول بعض المستشرقين أن يدعوه على القرآن من ادعاء بالتناقض . .

ولقد تحدثت في الفصول الماضية عن الاعجاز في بلاغة القرآن الكريم . . ثم تحدثت عن الاعجاز فيها يدعونه من تناقض القرآن الكريم . . والآن أنتقل إلى قضية يحاول البعض اثارتها . .

حين فشلت قضية التناقض جاءوا بشيء اسموه تصادم القرآن الكريم . . وحقائق الكون . . وادعوا أن بعض آيات القرآن تتصادم مع الحقائق الكونية . . وهذا افتراء . . فلا يمكن أن يتصادم القرآن مع أية حقيقة كونية . . للذا ؟

لأن القائل هو الخالق . . ولا يمكن أن يكون هناك إنسان أعلم بقوانين الكون من خالقه . . ولكن الهدف من الطعن في القرآن الكريم ـ ويجب أن نفطن لذلك ـ هو محاولة الايهام بأن القائل بشر . . وسنناقش في هذا الفصل بعض ما يقال عن تصادم القرآن الكريم وحقائق الكون . .

قبل أن نبدأ يجب أن نتنبه إلى أن القرآن الكريم له عطاء متجدد . . وهذا العطاء المتجدد هو استمرار لمعنى إعجاز القرآن . . ولو أفرغ القرآن عطاءه كله أو إعجازه كله في عدد من السنوات . . أو في قرن من الزمان . . لاستقبل القرون الأخرى دون إعجاز أو عطاء . . وبذلك يكون قد جمد . والقرآن لا يجمد أبدا . . و إنما يعطى لكل جيل بقدر طاقته . . ولكل فرد بقدر فهمه . . ويعطى للجيل القادم شيئا جديدا لم يعطه للجيل الذي سبقه . . وهكذا . . ولهذا ندرك كا ذكات من قبل أن رسه ل الله صلى الله عليه هسلم حين تنا ل

ولهذا ندرك كها ذكرت من قبل أن رسول الله صلى الله عليه وسلم حين تنزل عليه القرآن لم يتعرض بالتفسير إلا لما تقتضيه أحكام هذا الدين في « افعل ولا تفعل » . . الأشياء التي إذا فعلتها نجوت . . وإذا لم أفعلها عوقبت . . أما ما هو متصل بقوانين هذا الكون مما سيكشفه الله من علم البشر في المستقبل . . وما سيظهر بعد ذلك للعالم . . فلم يتعرض له التفسير . . لماذا . . لأن العقل في ساعة نزول القرآن لم يكن عنده الاستعداد العلمي ليفهم حقائق الكون . .

ولذلك أخذ منها قدر حجمه . . وأعطاه القرآن ما يعجبه ويرضيه . . ثم مرت السنوات أو القرون . . وظهرت حقائق علمية حديثة . . فتبين لنا أن عطاء القرآن فيها كان عطاء متجددا . .

#### القرآن . . والنظريات العلمية

ولكن قبل أن نمضى في التحدث عن حقائق الكون . . فإننا يجب أن نجيب على سؤالين هامين . . السؤال الأول :

هو محاولة ربط القرآن بالنظريات العلمية .. وهذا أخطر ما نواجهه ... ذلك أن بعض العلماء في اندفاعهم في التفسير وفي محاولاتهم ربط القرآن بالتقدم العلمي .. يندفعون في محاولة ربط كلام الله بنظريات علمية مكتشفة .. يثبت بعد ذلك أنها غير صحيحة .. وهم في اندفاعهم هذا يتخذون خطوات متسرعة .. ويحاولون اثبات القرآن بالعلم .. والقرآن ليس في حاجة إلى العلم ليثبت .. فالقرآن ليس كتاب علم .. ولكنه كتاب عبادة .. ومنهج .. ولكن الله سبحانه وتعالى في علمه علم أنه بعد عدة قرون من نزول هذا الكتاب الكريم .. سيأتي عدد من الناس .. ويقولون انتهى عصر الإيمان .. وبدأ الكريم .. ولذلك وضع في قرآنه ما يعجز هؤلاء الناس .. ويثبت أن عصر العلم الذي يتحدثون عنه قد بينه القرآن في صورة حقائق الكون .. بينه العلم الذي يتحدثون عنه قد بينه القرآن في صورة حقائق الكون .. بينه كحقائق كونية منذ أربعة عشر قرنا .. ولم يكتشف العقل البشري معناها إلا في السنوات الماضية .. ولقد قلت أن عطاء القرآن الكريم متجدد مصداقا للآية الكريم :

« سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق » . . ويجب أن نتنبه هنا إلى حرف السين في كلمة «سنريهم» لأن معناها المستقبل . . والمستقبل هنا لا ينتهى . . بل أن عطاءه مستمر لهذا الجيل والجيل الذي بعده . . والجيل الذي بعده . . إلى يوم القيامة . . ومن هنا فإن الله سبحانه وتعالى قد أعلمنا أن هناك حقائق وآيات سيكشف عنها لكل جيل . . ولكن ليس معنى هذا أن نحمل معانى القرآن أكثر عما تحتمل . . وأن نتعامل معه على أساس أنه كتاب جاء ينبئنا بعلوم الدنيا . . فالقرآن لم يأت ليعطينا أسرار علم الهندسة . . أو علم الفلك . . أو علم الفضاء . . إلى آخر هذا . . ولكن

القرآن يبدأ من أول سورة بعد الفاتحة . وهي سورة البقرة . . « ألم ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين » .

أى أنه كتاب هدى . . ولكن الله سبحانه وتعالى وضع فى كتابه الكريم ما يمكن أن نرد به على الذين يحاربون هذا الدين حتى يوم القيامة . . ومن هنا فإن آيات الكون الكبرى التى أنبأنا الله بها فى القرآن الكريم . . والتى نعرف بعضها . . وبعضها لا نعرفه معرفة اليقين حتى الآن . . أرادنا الله سبحانه وتعالى أن نفحم بها أولئك الذين يقولون انتهى عصر الإيمان . . وبدأ عصر العلم . . وإن يقول لنا إن العلم الذي يحاول بعض المضلين أن يتخذوه إلها جديدا هو من علمى ومن خلقى . . فلا تعبدوا المخلوق . . وتتركوا الخالق . . ولكن هذا يجعلنا نتخذ العلم دليلا على صحة القرآن . . بل أن القرآن هو الدليل الحقيقى على صحة . . أو عدم صحة العلم . . فالعلم الذي يتناقض مع القرآن الكريم كاذب وغير صحيح . .

والقرآن هو كلام الله المتعبد بتلاوته إلى يوم القيامة .. لا تغيير فيه ولا تبديل .. ومن هنا فإن خطورة ربط القرآن الكريم بنظرية علمية كاذبة .. وما أكثرها .. تجعل موقف المفسر في حرج عندما يثبت كذب هذه النظرية .. فهو لا يستطيع أن يغير أو يبدل في كلام الله .. ومن هنا يجب أن نتروى وأن ندرس بإمعان وننتظر حتى نثبت الحقيقة العلمية ثبوت اليقين قبل أن نتحدث عن ربطها بالقرآن الكريم ولا نأخذ حديثا براقا يكون مجرد فرض .. وليس نظرية علمية .. ونسرع ونربطه بكلام الله .. وحينئذ نكون قد ارتكبنا خطأ كبيرا في علمية .. ونسرع ونربطه بكلام الله .. وحينئذ نكون قد ارتكبنا خطأ كبيرا في حق القرآن عندما يثبت كذب هذا الافتراض ...

#### لماذا . . تركها بلا تفسير

هذه واحدة . . أما الثانية فهى : لماذا لم يفسر القرآن الكريم الآيات العلمية لأولئك الذين عاصروا نزول القرآن . . وربما لأجيال بعدهم ؟! المعروف أن حقائق الكون التي أعلنها الله في القرآن الكريم تمس قوانين كونية

كبرى ينتفع بها الإنسان سواء علمها أو لم يعلمها . فالشمس . ودوران الأرض . . والجاذبية الأرضية . . والليل والنهار . . وكل ما يتعلق بهذا الكون . . وعلم الأجنة وما يدور في الأرحام . . وكل ما يتعلق باستمرار النوع

البشرى . . كل ذلك من قوانين الكون . . وقوانين الخلق ينتفع بها الناس سواء علموا بها أو لم يعلموا . . الملايين لا يعرفون شيئا عن النظام الكونى . . والتوازن الدقيق الموجود فيه . . ومع ذلك ينتفعون به . . والملايين لا يعرفون شيئا عن جاذبية الأرض . . ومع ذلك ينتفعون بكل قوانينها . . والملايين لا يعرفون شيئا عن حياة الطفل في رحم أمه . . ومع ذلك فإن عدم العلم لم يمنعهم من إنجاب الأطفال . .

ومن هنا لم يكن تفسير مثل هذه القضايا العلمية المتقدمة التي ذكرها القرآن ضرورة بالنسبة للذين عاصروا نزوله . . لأنهم ينتفعون بها . . سواء علموها أو جهلوها , . ولذلك أعطاهم الله على قدر عقولهم . . ثم فسر بعد ذلك للأجيال . . كل جيل على حسب عقله . .

نعود بعد ذلك إلى قول المستشرقين . . هم يقولون أن قوانين الكون تتصادم مع القرآن الكريم . . ونحن نؤكد لهم أن العلم الحديث قد أثبت أنه لا توجد حقيقة كونية واحدة تتصادم مع ما جاء في القرآن . . إن القرآن الكريم لا يتصادم مع قوانين الكون . . أو مع خلق الكون . . ولكن هذا التصادم المزعوم يأتي أحيانا عن حقيقة قرآنية أسيء تفسيرها . . لتبدو في غير معناها الحقيقي . . أو حقيقة علمية كاذبة يجاول الناس استغلالها ضد القرآن . . وكما قلت أعود فأكرر . . اننا لا نريد أن نثبت القرآن بالعلم . . بل أن العلم هو الذي يجب أن يثبت . ويلتمس الدليل من آيات القرآن الكريم . . ذلك أن القرآن أصدق من أي علم من علوم الدنيا . . ومن أي عالم في هذا العالم . . لأن مكتشف هذا العلم أو مخرجه بشر . . وقائل القرآن هو الله سبحانه وتعالى . . ومن هنا كها قلت فإنني لا أحاول أن أثبت القرآن بالعلم الأرضي . . ولكنني أرد على الذين يقولون أن هناك تناقضا بين حقائق الكون الأساسية . . وكلام الله سبحانه وتعالى . .

#### الأرض . . مددناها

نأتى بعد ذلك إلى حقائق القرآن . . واساءة تفسيرها بحيث تتصادم مع حقيقة علمية . . بعض العلهاء يقولون أن الله سبحانه وتعالى قد قال فى كتابه العزيز . . « والأرض مددناها » . .

ومعنى المد . . البسط . . أى بسطناها . . ونحن نرى الأرض مبسوطة أمامنا . . فلا تناقض بين القرآن الكريم . . وبين الظاهر الموجود . . ولكن عندما اكتشفت كروية الأرض . . ثار علماء الدين واتهموا كل من يقول أن الأرض كروية بالكفر . . لأنه يخالف في رأيهم القرآن الكريم . . نقول لهم لقد أسأتم تفسير حقيقة قرآنية . . الله سبحانه وتعالى قد أعطانا الدليل على أن الأرض كروية . . بل أعطانا أكثر من دليل على ذلك في القرآن . . بل أن الله سبحانه وتعالى أخبرنا أنه خلق الأرض على هيئة كرة . . ولنناقش هذا كله . .

لقد قال الله سبحانه وتعالى: «والأرض مددناها»

. أى بسطناها . ولكنه لم يقل سبحانه وتعالى أى أرض مبسوطة . ومعنى ذلك أنك اينها تنظر إلى الأرض تراها مبسوطة . إذا كنت فى خط الاستواء . فالأرض أمامك مبسوطة . فإذا انتقلت إلى القطب الجنوبى فالأرض أمامك مبسوطة . وإذا كنت فى القطب الشهالى فالأرض أمامك مبسوطة . وإذا كنت فى أوربا . أو أمريكا . أو آسيا . أو أى قارة من قارات الأرض . فالأرض أمامك مبسوطة . الأرض مبسوطة أمام البشر جميعا فى كل موقع موجودين فيه . وهذا لا يمكن أن يحدث إلا إذا كانت الأرض كروية . فلو أن الأرض مسطحة . أو مربعة أو مثلثة . أو مسدسة . أو فى كرفية . . فلو أن الأرض مسطحة . . أو مربعة أو مثلثة . . أو مسدسة . . أو فى الأرض ألى حافة . . وحيث أنه لا يمكن أن تصل فى الأرض إلى حافة فالشكل الوحيد الذى تراه مبسوطا أمامك ولا يمكن أن تصل فى فيه إلى حافة هو أن تكون الأرض كروية . .

وهكذا أبلغنا القرآن في كلمتين اثنتين «والأرض مددناها».. أترى الإعجاز في القرآن الكريم لقد أثبت الله كروية الأرض.. وفي نفس الوقت اختار العبارة التي لا تتصادم مع مفهوم العقل البشرى في وقت نزول القرآن.. ولكن في كلمتين اثنتين .. أعطانا الله السر في الأرض .. إعجاز لا يمكن أن يكون قائله بشر .. ولكن الله سبحانه وتعالى أعطانا أيضا في أربع كلمات .. أنه خلق الأرض على هيئة كرة .. أي أنها كانت كذلك ساعة الخلق ..

الليل يسبق . . أم النهار

حينها نأق إلى الآية الكريمة . .

« ولا الليل سابق النهار » . .

يقول الله تعالى في سورة يس:

# ﴿ لَا الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَمَا أَنْ تُدْرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا الَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ ﴾

( سورة يس )

والحديث هنا عن قوانين الكون . . الشمس لا تدرك القمر . . لأنها كما قال العلماء يتحركان في خطين متوازيين لا يلتقيان أبدا . . هذه حقيقة علمية ظهرت في السنوات الأخيرة . . وذكرها القرآن منذ أربعة عشر قرنا . . ولكن ما معنى «ولا الليل سابق النهار » . . المعنى هنا نفى لشيء موجود غير صحيح . . يريد الله سبحانه وتعالى أن يصححه . . يريد أن يزيل هذا الواقع الخاطىء . . العرب كانوا يقولون أن الليل يسبق النهار . . واليوم عند العرب يبدأ بغروب الشمس . . بمعنى أن رمضان يثبت بعد غروب شمس آخر يوم شعبان . . والعيد يثبت بعد غروب شمس آخر يوم شعبان . . إذا كان العرب يقولون ان الليل يسبق النهار . . ومعنى ذلك أن النهار لا يسبق الليل . . .

إذن وجدت عندنا حقيقتان . الليل يسبق النهار . والنهار لا يسبق الليل . . النهار لا يسبق الليل . . ولم يتعرض لها . . لأنها حقيقة . . ولكنه جاء إلى كلمة أن الليل يسبق النهار . . ورد عليهم بقوله تعالى :

« ولا الليل سابق النهار » . .

إذن وجدت عندنا حقيقتان . لا النهار يسبق الليل . ولا الليل يسبق النهار . . لا النهار يسبق الليل حقيقة كانت موجودة . . ولم يتعرض لها القرآن لأنها حقيقة . . لا الليل يسبق النهار خطأ كان موجودا فصححه الله سبحانه وتعالى بقوله :

« ولا الليل سابق النهار » . . .

إذن لا النهار يسبق الليل . . ولا الليل يسبق النهار . . معنى ذلك أن الليل

والنهار يوجدان معا في وقت واحد على الأرض . . لأن النهار لا يسبق الليل . . والليل لا يسبق النهار . . وهذا لا يتأتى إلا إذا كانت الأرض كروية . . لكن ليس هذا هو القصد النهائي من الآية . . الله سبحانه وتعالى أراد أن يصحح هذه الحقيقة . . ويقرر أن الليل والنهار موجودان معا على الأرض ليبلغنا عن حقيقة خلق الأرض . . لو أن الله سبحانه وتعالى قد خلق الأرض مسطحة . . فإما أن تكون الشمس ساعة الخلق في مواجهة السطح . . وحينئذ يكون النهار قد وجد أولا . . ثم يأتى بعد ذلك الليل . . وإما أن تكون الشمس غير مواجهة للسطح ساعة الخلق . . ومن هنا يكون الليل قد أتى أولا . . ثم بعد ذلك يأتى النهار . . ولكن كون الله سبحانه وتعالى يقول لنا أن النهار والليل خلقا ذلك يأتى النهار . . ولكن كون الله سبحانه وتعالى قد خلق الأرض معا . . لم يسبق أحدهما الآخر دليل على أن الله سبحانه وتعالى قد خلق الأرض كروية . . لأنه حدد الشكل الوحيد الذي يوجد فيه الليل . . والنهار . . على سطح الأرض معا ساعة الخلق . . وهكذا نرى القرآن قد مس حقيقة هامة في أنه أو جد الليل والنهار معا عليها . . فيقول سبحانه :

« ولا الليل سابق النهار » . .

وعندما يتقدم الذهن البشرى ويبحث . . ويعرف معنى الآية نجد أن الله سبحانه وتعالى أخبرنا بكل هذه الحقائق عن خلق الأرض على هيئة كرة . . وخلق الليل والنهار معا . . في بضع كلهات . .

## دوران الأرض.. والجبال

ننتقل بعد ذلك إلى قضية دوران الأرض حول نفسها . . لترى أن الله سبحانه وتعالى يمسها في القرآن كحقيقة كونية . . فهو يتحدث حين يقول سبحانه في سورة النمل :

﴿ وَتَرَى آلِهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا

(من الآية ٨٨ سورة النمل)

الجبال رواسى للأرض مفروض أن تثبتها وتمنعها من الحركة . ومن أن يحدث بها أى خلخلة أو اهتزاز . . هذه الجبال هى الرواسى التى تجعل الأرض لا تميد بالإنسان . . هى مركز الثبات التى إذا نظرت إليها . . وإلى ضخامتها تعتقد أن الأرض ثابتة في مكانها لا تتحرك خطوة واحدة . . ثابتة جامدة . . يأتى الله سبحانه وتعالى ويقول :

« وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمر مر السحاب »

لماذا قال الله سبخانه وتعالى تحسبها ؟ قالها رحمة بالعقل البشرى . . فالإنسان يظن أن الجبال جامدة . . ولكن الله سبحانه وتعالى يريد أن يخبرنا أن هذه الجبال التي نراها أمامنا ونحسبها جامدة . . تتحرك من مكان إلى آخر . . ولكنها « تمر مر السحاب » . . لماذا . . ؟ لأن السحاب لا يملك ذاتية الحركة . . لا يتحرك بنفسه . . إنما تحركه الرياح . . فالسحاب بدون الريح يبقى في مكانه . . ولكن الرياح هي التي تدفعه من مكان إلى آخر . . ومن هنا فإن استخدام الله سبحانه وتعالى لكلمة « مر السحاب » . . يريد أن ينبئنا أن الجبال التي نحسبها جامدة تتحرك ولكنها لا تتحرك بنفسها . . بل هي تابعة لحركة أخرى تدفعها . . تماما كما تدفع الرياح السحاب . . وإذا كانت الجبال وهي أوتاد الأرض ولا تتحرك ذاتية من نفسها . . فما الذي يدفعها . . محرك آخر . . وما هو المحرك الآخر . . انه الأرض . . وكأن الجبال تتحرك بحركة الأرض . . فلابد أن الأرض نفسها تتحرك وتدور . . وإلا فكيف تقوم بتحريك الجبال وهي ثابتة . . ان الجبال في حركتها . . تابعة لشيء آخر يتحرك . . تماما كالسحاب الذي يتبع في حركته الريح والجبال ثابتة فوق الأرض فلا يوجد محرك آخر لها إلا الأرضَ . . وهكذا مس الله سبحانه وتعالى دوران الأرض بشكل بديع يبين لنا أن الأرض تتحرك وتدور حول نفسها . . وأن الجبال التي هي أوتاد الأرض تتحرك تابعة للأرض في حركتها . . وأننا نحسب هذه الجبال جامدة . . ولكن قول الله سبحانه وتعالى « تحسبها جامدة » محتاج إلى وقفة . . ذلك أنه يقدم لنا حقيقة علمية أخرى . .

انك حين تكون فوق جسم متحركة حركة رتيبة لا اهتزاز فيها فإنك لا تحس بهذه الحركة إلا إذا قست هذا الجسم إلى جسم ثابت . . الطائرة حين تطير بنا . . إذا نظرت من النافذة . . فإنى أحس بحركة الطائرة وطيرانها . . ولكن إذا

أقفلنا النوافذ . . وكان الجو مستقرا ليس فيه أى اضطراب بحيث لم يصاحب هذا الطيران أى اهتزاز فإننى لا أشعر اطلاقا بحركة الطائرة . . لماذا ؟ لأن كل شيء داخل جسم الطائرة هو ثابت بالنسبة لى فالمقاعد ثابتة وموقع من يجلسون حولى ثابت . . ولا أحس في هذا بأية حركة . . وكذلك بالنسبة للقطار والسيارة . . أنت حين تغلق النوافذ . . وتكون الحركة ذاتية متزنة هادئة لا اهتزاز فيها . . فإنك لا تحس بالحركة . . ولكن إذا فتحت النافذة وقست الحركة إلى شيء ثابت فإنك تحس بالحركة . . ولكن إذا فتحت النافذة وقست الحركة إلى شيء ثابت فإنك تحس بالحركة . .

إذن فالله سبحانه وتعالى يريد أن يقول لنا أنتم لا يمكنكم أن تدركوا حركة الحبال هذه بحسكم لأن وضعها بالنسبة للأرض ثابت ووضعها بالنسبة لكم ثابت ووضعها بالنسبة لكل شيء حولها ثابت ومن هنا فإنك تحسبها جامدة ولا تفطن إلى حركتها أبدا للأنه ليس هناك شيء أمامك وكتها ليست لها الحركة به ولكني أقول لك أن هذه الجبال تتحرك وهي في حركتها ليست لها حركة ذاتية أي أنها لا تنتقل من مكان إلى مكان فوق الأرض بل تتبع الأرض في دورانها وتعالى لا تتعجب أنت لذلك فيقول لك الله سبحانه وتعالى لا تتعجب إنه «صنع الله الذي أتقن كل شيء » يكون هناك يقين .

بعض الناس يقولون أن هذا الوصف ينطبق على يوم القيامة . . ولكننا نقول لهم أنه في يوم القيامة لا يكون هناك حسبان ولكن يكون يقينا . .

« فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد » . .

ويقول الله سبحانه وتعالى عن الجبال يوم القيامة:

« ويسألونك عن الجبال فقل ينسفها ربي نسفا » . .

فكيف ينسفها الله ثم نحسبها جامدة ويقول الله سبحانه وتعالى:

« يوم تبدل الأرض غير الأرض . . والساوات »

فى يوم القيامة . . ينسف الله الجبال ويبددها . . وكل شيء أمامك يكون يقينا فأنت ترى الجنة . . وترى النار . . وترى الله رؤية اليقين . . فالحسبان فى الدنيا واليقين فى الآخرة . .

الحديث عن الجنين . . لماذا ؟!

على أن القرآن مس أشياء كثيرة . . لوكان هذا كلاما من عند غير الله ما غامر

من يقوله في أن يمس هذه الأشياء . . الحديث عن الأجنة في القرآن الكريم في قوله تعالى في سورة المؤمنون :

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَ ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَاةٍ مِن طِينِ ﴿ مُمْ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارِ مَكِينِ ﴿ مُمْ خَلَقْنَا ٱلنَّطَفَةَ عَلَقَةً خَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَكَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَكَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضَعِّفَةً فَكَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضَعِّفَةً عِظْمًا فَكَسُونَا ٱلْعِظْمَ خَمًا ثُمَّ أَنشَأْنَهُ خَلَقًا عَامَرَ فَتَبَارَكَ ٱللهُ المُضْغَة عِظْمًا فَكَسُونَا ٱلْعِظْمَ خَمًا ثُمَّ أَنشَأْنَهُ خَلَقًا عَامَرَ فَتَبَارَكَ ٱللهُ أَخْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴿ مَن اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ

#### (سورة المؤمنين)

ما الذي يجعل محمدا عليه السلام يقتحم قضية غيبية . . ويقولها في القران الكريم وهي قضية يمكن أن تهدم الإيمان من أساسه . . فالقرآن كلام الله المتعبد بتلاوته ولا تغيير فيه ولا تبديل إلى يوم القيامة . . ماذا يمكن أن يحدث مع تقدم العلم . . لو ظهر أن هذا الكلام غير صحيح ؟ وكيف يمكن لقضية الإيمان أن تستمر ؟ ولماذا يخاطر محمد عليه السلام في شيء غيبي كهذا ؟ لم يطلب أحد منه أن يتحدث عنه . . أو أن يتحداه فيه . . ولكن لأن الخالق هو الله . . والقائل هو الله . . جاء الحديث عن الأجنة في القرآن قبل أن يصل إليه العلم . . ثم اكتشف العلم صحة كل كلمة في القرآن . . إنه تحد . . وتحد من الله سبحانه وتعالى . .

وفى أنفسكم

شيء آخر مسه القرآن مسا دقيقا وهو الجسم البشرى وعلم الأعضاء . . يأت الله سبحانه وتعالى ويذكر الأذن دائيا قبل العين . . ويقول الله « السمع والأبصار » . . ولا يقول البصر والسمع . .

يستوقفنا هذا لأن الإنسان حين يفقد بصره . . يفقد كل شيء . . يعيش في ظلام دائم . . لا يرى شيئا على وجه الاطلاق . . يصطدم بكل شيء . . ولكن حين يفقد سمعه فإنه يرى وحينئذ تكون المصيبة أهون . . ولكن الله سبحانه

وتعالى حين يذكر السمع يقدمه دائها على البصر . .

إن هذا اعجاز في القرآن . . لقد فضل الله سبحانه وتعالى السمع على البصر لأنه أول ما يؤدى وظيفته في الدنيا . . ولأنه أداة الاستدعاء في الآخرة . . لأن الأذن لا تنام أبدا . .

إن السمع أول عضو يؤدى وظيفته في الدنيا فالطفل ساعة الولادة يسمع ولكن العين لا تؤدى مهمتها لحظة مجىء الطفل في الدنيا . . فكأن الله سبحانه وتعالى يريد أن يقول لنا أن السمع هو الذى يؤدى مهمته أولا . . فإذا جئت بجوار طفل ولد منذ ساعات . . وأحدثت صوتا مزعجا فإنه ينزعج . . ويبكى ولكنك إذا قربت يدك من عين الطفل بعد الميلاد مباشرة فإنه لا يتحرك ولا يحس بالخطر . . هذه واحدة . . وإذا نام الإنسان فإن كل شيء يسكن فيه إلا سمعه . . انك إذا أردت أن توقظ النائم ووضعت يدك قرب عينه فإنه لا يحس . . ولكنك إذا أحدثت ضجيجا بجانب أذنه فإنه يقوم من نومه فزعا . . هذه الثانية . . أما الثالثة فهى أن الأذن هى الصلة بين الإنسان والدنيا . . الله سبحانه وتعالى حين أراد أن يجعل أهل الكهف ينامون مئات السنين قال :

« فضربنا على آ:انهم في الكهف سنين عددا » . .

ومن هنا عندما تعطل السمع استطاعوا النوم مئات السنين دون أى ازعاج . . ذلك أن ضجيج الحركة في النهار يمنع الإنسان من النوم العميق . . وسكونها بالليل يجعله ينام نوما عميقا . . إذن الأذن هي التي تؤدى وظيفتها أولا . . وهي لا تنام ولا تغفل أبدا . . وهي الصلة بين الإنسان والدنيا . . وأداة الاستدعاء في الأخرة . . ولذلك فضلها الله سبحانه وتعالى :

على أن هناك شيئا آخر نلاحظه هو أن الله سبحانه وتعالى يأتى بكلمة السمع مفردة دائيا . . وكلمة الابصار مجموعة . . يقول الله سبحانه وتعالى في سورة فصلت :

# ﴿ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَرُونَ أَن يَشْهَدُ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلا أَبْصَارُكُمْ ﴾

(سورة فصلت)

لماذا تأتى كلمة السمع مفردة . . وكلمة البصر مجموعة . . مع أنه كان يجب أن يقول الله سبحانه وتعالى أسهاعكم وأبصاركم . . وكان من المفروض أو

المنطقى أن يكون هناك سمع وبصر . . أو أسهاع وأبصار . . ولكن الله سبحانه . وتعالى بهذا التعبير أراد أن يكشف لنا دقة القرآن الكريم . . فالبصر حاسة يتحكم فيها الإنسان بارادته . . فأنا أستطيع أن أبصر ولا أبصر . . وأستطيع أن أغمض عيني عما لا أريد أن أراه . . أو أدير وجهى أو أدير عيني بعيدا عن الشيء الذي أريد أن أتجاهله . ولكن الأذن ليس لها اختيار في أن تسمع أو لا تسمع . . فأنت في حجرة يتكلم فيها عشرة أشخاص تصل أصواتهم جميعا إلى أذنك . . سواء أردت أو لم ترد . . أنت تستطيع أن تدير بصرك فترى منهم من تريد أن تراه ولا ترى من لا تريد رؤيته . . ولكنك لا تستطيع أن تسمع ما تريد أن تسمعه . . ولا تسمع ما لا تريده . . قد تتجاهله . . وتحاول أن تبدُّو وكأنك لم تسمعه :. ولكنه يصل إلى أذنيك سواء أردت أو لم ترد . . إذن فالابصار تتعدد . . أنا أرى هذا . . وأنت ترى هذا . . وثالث يرى هذا . . إلى آخر تعدد الابصار . . وإنسان يغمض عينيه فلا يرى شيئا . . ولكن بالنسبة للسمع فنحن جميعا مادمنا جالسين في مكان واحد . . فكلنا نسمع نفس الشيء . . ومن هنا اختلف البصر . . ولكن توحد السمع . . كل واحد له بصر . . ينظر به إلى المكان الذي يريده . . ولكننا كلنا نتوحد في السمع فيها نريد . . وما لا نريد أن نسمع . . ومن هنا جاءت كلمة الابصار . . بينها توحدت كلمة السمع . . ولم تأت كلمة الاسماع . . على أن الأذن مفضلة عن العين لأنها لا تنام . . والشيء الذي لا ينام أرقى في الخلق من الشيء الذي ينام . . فالأذن لا تنام أبدا منذ ساعة الخلق انها تعمل منذ الدقيقة الأولى للحياة . . بينها باقى أعضاء الجسم . . بعضها ينتظر اياما . . وبعضها ينتظر سنوات . .

والأذن لا تنام . . فأنت حين تكون نائها تنام كل أعضاء جسمك . . ولكن الأذن تبقى متيقظة . فإذا أحدث أحد صوتا بجانبك . . وأنت نائم . . قمت من النوم على الفور . . ولكن إذا توقفت الأذن عن العمل . . فإن ضجيج النهار وأصوات الناس وكل ما يحدث في هذه الدنيا من ضجيج لا يوقظ النائم . . لأن آلة الاستدعاء وهي الأذن معطلة . . كها أن الأذن هي آلة الاستدعاء يوم القيامة حين ينفخ في الصور . .

والعين تحتاج إلى نور حتى ترى . . تنعكس الأشعة على الأشياء . . ثم تدخل إلى العين فترى . . ولكن الأذن

تؤدى مهمتها فى الليل والنهار . فى الضوء والظلام . . والإنسان متيقظ . . والإنسان نائم . . فهى لا تنام أبدا . . ولا تتوقف أبدا . . أعرفت الآن لماذا فضل الله سبحانه وتعالى السمع على البصر . . وقدمه فى القرآن الكريم ؟!

#### الاحساس . . والجلد

شىء آخر يستوقفنا هو ما كشف عنه الله سبحانه وتعالى عن الحس . القرآن يلمس هنا حقيقة كونية هامة . . لأنه يأتى ويعلمنى كيف أعرف منافذ الحس . وهو يأتى ليمس هذا على أنه حقيقة كونية . ولكنه لا يشرحه ككتاب طبى . . بل يقول الحقيقة . . فعندما يتحدث عن الكفار الذين يعذبون فى النار . . يقول الله سبحانه وتعالى فى سورة النساء :

#### (سورة النساء)

أى أن الله قد حدد لى حكمة تبديل الجلد أو تغييره بأنه ليذيقهم العذاب . . إذن فالاذاقة حسب القرآن محلها الجلد . .

نأى الآن إلى الحقيقة العلمية التى تؤكد لنا أن كل أعصاب الاحساس موجودة . . تحت الجلد مباشرة . . وإن هذه الأعصاب التى تشعر بالألم وتجعل الإنسان يحس به وتنقله إلى المخ . . مكانها تحت الجلد مباشرة . . إذن قول الله سبحانه وتعالى :

#### « بدلناهم جلودا غيرها ليذوقوا العذاب » . .

اعلان لحقيقة كونية يمسها الله في القرآن . . وهي ان الاحساس يتم بأعصاب موجودة تحت الجلد مباشرة . . وإن الله كلما أراد أن يذيق الكفار العذاب بدل جلودهم التي احترقت وماتت فيها أعصاب الاحساس بجلود سليمة لم تحترق ليذوقوا العذاب مرة أخرى . . فحينها يأتي الطب ليقول لنا أن أعصاب الجسم تحت الجلد مباشرة . . نقول إن الله سبحائه وتعالى قد أخبرنا بهذه الحقيقة في القرآن الكريم منذ أربعة عشر قرنا . .

على أن نواحى الاعجاز في القرآن الكريم لا تقتصر على ما ذكرت لكن هذه بعض أمثلة بسيطة . . ولقد تحدثت في الفصول الماضية إن الله سبحانه وتعالى قد

قال سيروا في الأرض . . ولم يقل سيروا على الأرض . . وبينت الاعجاز في ذلك بأننا نسير فعلا في الأرض . . بين الغلاف الجوى والسطح . . كما بينت معنى الآية الكريمة « رب المشارق والمغارب » . . وهذا كله يعتبر اعجازا هائلا للقرآن الكريم . . وهناك نواحى اعجاز أخرى سنبين بعضها فيها بعد . .

#### طفل الأنابيب!

إننا قبل أن ننتهى من هذا النقاش . . يجب أن نتحدث عن حقيقة علمية . . وهي ليست حقيقة علمية . . . يأتى بعضها الناس ليقولوا إن العلم قد استطاع أن يصل إلى نوع الجنين . . هل هو ذكر أم أنثى . . ويزيدون على ذلك أن العلم استطاع أن يخلق ما يطلقون عليه طفلا صناعيا . . وإن هذا يتناقض مع أحد المغيبات الخمسة . . وهي :

« ويعلم ما في الأرحام » . .

ونحن نقول لمن يدعى هذا الكلام . . من الذى قال لك أن كلمة «ما» معناها ذكر أم أنثى . إن كلمة «ما» معناها شقى أم سعيد . . طويل أم قصير . . أبيض أم أسود . . عمره . . رزقه . . أجله . . اسمه . . كل شيء عن المخلوق الذى سيأتى إلى الدنيا . . بل ان الله سبحانه وتعالى أخبر « زكريا » بابنه قبل أن يولد . . وأخبره باسم هذا الابن . . وهو اسم لم يكن البشر يتسمون به . . وقال له عن مستقبله عندما يكبر . . إنه سيكون سيدا . . وحصورا ونبيا من الصالحين . . كل ذلك قبل أن يوجد هذا الطفل في رحم « زوجة زكريا » . . بل قبل أن يتم الخلق تماما . . فهذا البلاغ كان في المحراب . . وزكريا يصلى يطلب ولدا . .

يقول الله سبحانه وتعالى في سورة آل عمران:

﴿ هُنَالِكَ دَعَا زَكِرِيًّا رَبَّهُ ۚ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَدُنكَ ذُرِّيَّةً طَيْبَةً الْمَكَيْكَةُ وَهُوَ قَآيٌمٌ يُصَلِّي فِي الْمِحْرَابِ إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَآءِ ﴿ فَا الْمَكَالِكَةُ وَهُوَ قَآيٌمٌ يُصَلِّي فِي الْمِحْرَابِ إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَآءِ ﴿ فَا الْمَاكَةِ مَنْ اللَّهِ وَاللَّهِ وَسَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيًّا مِنَ أَلَّهِ وَسَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيًّا مِنَ أَلَّهِ وَسَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيًّا مِنَ أَلَّهِ وَسَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيًّا مِنَ اللَّهِ وَسَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيًّا مِنَ

(سورة آل عمران)

إذن البشارة جاءت هنا وكل شيء عن المولود الجديد قبل أن يتم خلقه في الرحم . . بل وأكثر من ذلك كان زكريا نفسه غير مصدق أن ذلك بمكن أن يحدث لأنه كبير في السن وامرأته عاقر . . في هذه اللحظة التي يستبعد فيها زكريا أن يرزق بطفل . . أخبره الله أنه سيرزق بولد . . ويكون اسمه « يحيي » وسيكون نبياً وحصورا ومن الصالحين . . وهذا هو بعض تفسير كلمة « ما » فكيف يفسر البعض كلمة « ما » أنها ذكر أو أنثى . . مع أن كلمة « ما » تتناول كل شيء عن المولود قبل أن يولد . . وفي أي أرض يموت . . ومستقبله . . ومن سيتزوج . . ورزقه . . وهل هو سعيد أم شقى . . طويل أم قصير . . وكل ما سيحدث له . . إن كلمة «ما» تتناول كل حرف في حياة الإنسان ، ما سيشهده . . وكيف سيعيش ، وإلى أى البلاد سيهاجر . . إذن فعلم الله سبحانه وتعالى في كلمة « ما » علم غير محدود . . فكيف تأتي أنت وتحدده بذكر أم أنثى . . مع أن الله سبحانه وتعالى لم يحدده . . بل قال « ما » في الأرحام ؟ على أن حقيقة الذكر والأنثى ليست حقيقة علمية . . ذلك أن الزوجة إما أن تلد ذكرا أو أنثى . . وفي بعض الأحيان تقول أنا سأرزق بولد . . وترزق بولد . . وفي بعض الأحيان تقول أنا سأرزق ببنت وترزق ببنت . . وليس معنى ذلك أنك تعلم الغيب . . ولكن هناك ٥٠٪ من الحقيقة في كل افتراض . . هناك ٥٠٪ ولد . . و٥٠٪ بنت . . وأنت ان جاء تخمينك صحيحا فلانك معك ٠٥٪ منه . . ولو كانت أجناس البشر متعددة غير ذكر وأنثى . . لوكانوا ٣٠ جنسا مثلا لكان الاستناد إلى العلم هنا فيه شيء من الدقة لأن التمييز بين عشرين جنسا والتنبؤ بما هو قادم منا يحتاج فعلا إلى طريقة علمية دقيقة . . ولكن التمييز بين ذكر أم أنثى يمارسه بعض الناس الذين لم يقرأوا في حياتهم كتابا . . يقولون لامرأة حامل يظهر عليك انك سترزقين بولد . . ويأتي المولود ولدا فعلا . . فهل معنى ذلك أنهم يعلمون ما في الأرحام . . إنها مسألة يصدق فيها التخمين كثيرا

ولكن بعض الناس يأتون ويهللون ويقولون أن أحد المغيبات الخمسة قد انتفى وهذا غير صحيح على الاطلاق . . إن ما « فى الأرحام » يشمل أكثر كثيرا من علم البشر من الأن وحتى يوم الدين .

نأتى بعد ذلك إلى النقطة الأخرى وهي الطفل الصناعي . . وهذه نقطة يثور حولها الجدل في هذه الأيام حول طفل الأنابيب . . وما إلى ذلك . . وأنت إذا أردت أن تصنع بشرا . . فالمفروض أن تأتى بالمادة الحية تصنعها أولا ولكنك حينها تأخذ ما خلق الله وتيسر عملية الخلق بما كشف الله لك من علم لا يكون هذا أبدا فيه صناعة أو طفل صناعي . . أنت أخذت ما خلقه الله من الرجل وأوجدت له الطريقة ليتم ما أراده الله فيها خلقه الله للأنثى . . إذن أنت لم تفعل شيئا سوى أن كان هناك سبب يمنع الحمل . . واستطعت أن تتغلب عليه بطريقة ما . . ولكن المادة الحية والرحم الذي نما فيه الطفل هما من خلق الله سبحانه وتعالى . . فأين ما خلقت أنت من طفل صناعي . . أو طفل الأنابيب ؟! إنك لم تخلق شيئا . . وإذا كان الله قد يسر لك سبيلا لتعالج عقما باستخدام ما خلقه الله . . لاستمرار حياة البشر في الأرض . . فأنت لم تخلق شيئًا . . ولو أردت فعلا أن ترينا إنك تستطيع أن تخلق طفلا صناعيا . . فأبدا أولا بخلق المادة الحية والعلم كله عاجز عن أن يخلق خلية حية . . ولكن كل هذا محاولة للاضلال . . على أن معجزة القرآن لم تأت لتبين أو تكشف عن بعض أسرار الكون . . وتلمس الحقائق الكونية الكبرى . . وإنما جاءت لتتحدى . . القرآن مادام معجزة فلابد أن فيه تحديا . . ولقد تحدى القرآن العرب بالبلاغة ولكن الإسلام هو دين البشرية كلها . . ولِذلك كان للقرآن أن يتحدى الذين عاشوا وقت نزوله من غير العرب . . ثم يحمل تحديا لكل جيل بعد ذلك وإلا فالمعجزة لا تكون

ولقد استطاع القرآن أن يمزق حجب الغيب كلها . مزق حجاب الماضى . . وحجاب الحاضر . . ومزق حجاب المستقبل . . ومزق حجاب النفس البشرية . . ومزق حجاب كل الأشياء التي لا يمكن أن يصل إليها علم إلى الآن . . ومازال القرآن يتحدى . . ولا أحد يستطيع أن يواجه هذا التحدى . . وهذا التحدى هو ما سنبينه في الفصل القادم . .

الفضالاالساع القرابين والجانب

حينها جاء القرآن تحدى فى أشياء كثيرة . . تحدثت عنها . . ولكنه فى تحديه مزق حواجز الغيب ثلاثة . . مزق حواجز الزمان والمكان . . فحواجز الغيب ثلاثة . . أولها حاجز المكان . . أى أن أشياء تحدث فى نفس اللحظة . . ولكن لا أعرف عنها شيئا . . لأنها تحدث فى مكان . . وأنا موجود فى مكان آخر . .

ثم هناك حاجز الزمن الماضى . . وهو شيء حجبه عنى زمن مضى . . فأنا لم أشهده . . وحاجز المستقبل وهو ما سيحدث غدا . . لأن حاجز الزمان المستقبل قد حجب عنى فلم أشهده . . إذن فحواجز الغيب ثلاثة . . حاجز المكان . . وحاجز الزمن الماضى . . وحاجز الزمن المستقبل . . على أن هناك أيضا حاجزا آخر . . هو حاجز النفس البشرية . . ما يخفيه الإنسان داخل نفسه . . إذا قرأنا القرآن وجدنا أنه يمزق حاجز الزمن الماضى . . فيخبرنا بما حدث لأمم السابقة . . ويروى لنا قصص الرسل السابقين . . ويحكى لنا أشياء لم يكن أحد يعرفها . . وعلى لسان من . . على لسان نبى أمى لا يقرأ ولا يكتب . . ويحكى أسرار الماضى . . ويتحدى الذين يكذبون . . مزق الله حجاب وحاجز الزمن الماضى . . ويكفى أن تقرأ فى القرآن . . « وما كنت وما كنت وما كنت وما كنت بجانب المغربي إذ قضينا إلى موسى » . .

« وما كنت لديهم إذ يلقون أقلامهم أيهم يكفل مريم » . . أى إنك لم تكن هناك يا محمد ... ولكن الله هو الذي أخبرك ومزق لك

حجاب الزمن الماضي . .

« وما كنت ثاويا في أهل مدين تتلو عليهم آياتنا » . .

« وما كنت بجانب الطور إذ نادينا ولكن رحمة من ربك » . .

وهكذا نرى أن القرآن مزق حجاب الزمن الماضى فى أكثر من مناسبة ليخبر محمدا عليه السلام بالأخبار الصحيحة عمن سبقوه من الرسل والأنبياء . . ويصحح ما حرف من الكتب السهاوية التى أنزلها الله وحرفها الرهبان والأحبار . بل ان الاعجاز هنا جاء فى تصحيح ما حدث من تحريف الكتب السهاوية التى سبقت القرآن . . وكان محمد صلى الله عليه وسلم يتحدى بالقرآن أحبار اليهود ورهبان النصارى . . ويقول لهم هذا من عند الله . . فى التوراه أو الانجيل . .

وهذا حرفتموه فى التوراة أو الانجيل . . ولم يكونوا يستطيعون أن يواجهوا هذا التحدى أو يردوا عليه . . ذلك أن التحدى للقرآن فى تمزيق حجاب الزمن الماضى . . وصل إلى أدق أسرار الرسالات السهاوية الماضية . . فصححها لهم . . وبين ما حرفوه منها وما أخفوه . . وتحداهم أن يكذبوا ما جاء فى القرآن فلم يستطيعوا . . ومن ذلك قوله تعالى فى سورة مريم :

« ذلك عيسى ابن مريم قول الحق الذي فيه يمترون » . .

ثم جاء الأمر الثاني . . فمزق الله حجاب المكان لمحمد عليه الصلاة والسلام . . وجاء في أمر من أدق الأمور وهو حديث النفس . .

وهنا وقبل أن نبدأ . . أحب أن نضع فى أذهاننا جيدا . . أن القرآن هو كلام الله المتعبد بتلاوته . . وانه يبقى بلا تعديل ولا تغيير لا يجرؤ أحد على أن يمسه أو يجرفه . . ومن هنا فإن هذا الكلام حجة على محمد صلى الله عليه وسلم مأخوذ عليه . . فإذا أخبر القرآن بشيء . . واتضح انه غير صحيح . . كان ذلك هدما للدين كله . .

يأتى القرآن بعد أن بينت خطورة ما يقول . .

« ويقولون في أنفسهم لولا يعذبنا الله » . .

ما معنى هذا الكلام . . معناه امعان فى التحدى . . فالقرآن هنا لا يقول لهم لقد هتكت حاجز الماضى . . وأخبرتكم بأنباء الأولين . . ولا يقول لهم سأهتك حاجز المكان . . وأخبركم بما يدور فى بقعة قريبة لا ترونها بل يقول : سأهتك حاجز النفس . . وأخبركم بما فى أنفسكم . . نا فى داخل صدوركم . . بما لم تهمس به شفاهكم . . وكان يكفى لكى يكذبوا محمدا أن يقولوا لم تحدثنا أنفسنا بهذا . . لو لم يقولوها بالفعل داخل أنفسهم لكان ذلك أكبر دليل لكى يكذبوا محمدا ويعلنوا أنه يقول كلاما غير صحيح . . إذن فالقرآن فى هتكه لحجاب المكان . . دخل إلى داخل النفس البشرية . . وإلى داخل نفوس من . . إلى داخل نفوس غير المؤمنين الذين يهمهم هدم الإسلام . . وقال فى كلام متعبد بتلاوته لن يتغير . . ولا يتبدل . . قال :

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَهُواْ عَنِ آلنَّجُوَى ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُواْ عَنْهُ وَيَتَنَاعَجُونَ

بِالْإِنْمِ وَالْعُدُونِ وَمَعْصِيَتِ الرَّسُولِ وَإِذَا جَآءُ وِكَ حَيَّوْكَ بِمَا لَمْ يُحَيِّكَ بِهِ اللَّهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِهِمْ لَوْلَا يُعَدِّبُنَا اللَّهُ بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَّمُ يَصْلُونَهَا فَبِنْسَ الْمُصِيرُ (١٠) ﴿

(سورة المجادلة)

قال ما يدور في أنفس غير المؤمنين . . فهل هناك أكثر من هذا تحديا لحجاب المكان . . إنه تحد فوق قدرة كل الاختراعات البشرية التي وصل إليها العلم الآن لاختراق حجب المكان . .

يحلفون . . وهم كاذبون

بل ان التحدى ظهر فيها يحرص غير المؤمنين على اخفائه . . فالإنسان حين يحرص على اخفاء شيء . . ويكون غير مؤمن . . يأتي إليك فيحلف لك بأن هذا صحيح . . وهو غير صحيح في نفسه فقط . . ولكن حرصه على أن يخفيه على الناس يجعله يؤكد إنه صحيح بالحلف..

ويأتي الله سبحانه وتعالى فيجعل القرآن يمزق نفوس هؤلاء الناس . . ويظهر ما فيها امعانا في التحدي ويقول الله سبحانه وتعالى :

﴿ وَسَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ لَوِ اسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ يُهْلِكُونَ أَنفُسَهُمْ وَاللَّهُ

يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَيْدُبُونَ ﴾

(من الآية ٤٢ سورة التوبة)

ويقول سبحانه وتعالى:

﴿ يَعْلِفُونَ لَكُمُ لِتَرْضُواْ عَنْهُمْ فَإِن تَرْضُواْ عَنْهُمْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يَرْضَىٰ عَنِ

(سورة التوبة)

الْقُومِ ٱلْفُلْسِقِينَ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله

ويقول سبحانه وتعالى:

« ويحلفون على الكذب وهم يعلمون » . .

ويقول الله سبحانه وتعالى امعانا في كشفه ما في نفوس أولئك الذين يكذبون ذا الدين . .

« ولو نشاء لأريناكهم فلعرفتهم بسيههم . . ولتعرفنهم في لحن القول » . . وهكذا يأتى الله سبحانه وتعالى ليقول للنبى عن المنافقين . . إنك تعرفهم فى لحن القول . أى أنهم يلحنون ويلوون ألسنتهم بالقرآن وهذا أمر اختيارى . . أى انهم يستطيعون أن يمتنعوا عن فعله . . والله عندما ينزل هذه الآية يكون الفعل لم يتم . . أى أنهم يفاجأون بالآية قبل أن يقوموا بما ينوون القيام به . . ومن هنا يكون لهم حرية الاختيار . .

ومع وجود حرية الاختيار . فإنهم يأتون ليقوموا بما قاله الله في القرآن الكريم دون أن يستطيعوا أن يتراجعوا عن ذلك . بل أن الله سبحانه وتعالى يدخل إلى نفوسهم ليخرج من الأسرار ما يخفونه داخل صدورهم ولا يقولونه لأحد . . فالسر نوعان :

- سر بينى وبينك أى لا يعلمه إلا أنا وأنت كصديقين أو حليفين .
وسر آخر أخفيه فى صدرى ولا يعلمه أحد فى هذه الدنيا . . ويأتى الله سبحانه وتعالى إلى السر الذى أخفيه فى صدرى ولا يعلمه أحد فيفضحه أو يعلنه وأنا فى هذه الحالة أملك كل وسائل التكذيب . . لأنه لا أحد يعرف هذا السر غيرى . . ومع ذلك أقف مبهوتا من أن القرآن الكريم قد أظهر ما فى نفسى . . وما أخفيته . . فلا أستطيع أن أكذب . . مع اننى جئت لأقول الكذب . . أى أن المنافقين الذين ذكرهم الله سبحانه وتعالى جاءوا ليكذبوا . . ولكن عندما فضح الله سرهم . . بهتوا فلم تستطع ألسنتهم أن تنطق بالكذب . . بل وأكثر من ذلك قال الله سبحانه وتعالى أنهم سيقولون كذا . . وسيفعلون كذا . . والسين هنا تدل على أن الفعل لم يتم . . ومع ذلك لم يستطع المنافقون أن يمنعوا أنفسهم من أن يقولوا ما أعلن الله سبحانه وتعالى أنهم سيقولونه . . مع أن فى المتناعهم عن القول هدما لقضية الدين والإيمان . .

إذن فالقرآن هنا جاء لأناس غير مؤمنين . . وهتك حاجز النفس بالنسبة لهم فأخرج ما في صدورهم وعراهم أمام الناس جميعا . . وفضح كذبهم . . ونشر

على الدنيا كلها ما في صدورهم من كذب ورياء ونفاق . . أى أنه اهانهم أمام المجتمع كله . . ولو كان هذا غير صحيح لقال هؤلاء القوم إننا لم نكذب . . إننا لصادقون . . والكلام الذى يدعى محمد أنه يأتى من عند الله كلام غير صحيح . . ولكن هؤلاء بهتوا من أن القرآن مزق حجاب نفوسهم فلم يستطيعوا ردا . . وبهتوا لأن الله أخرج ما في صدورهم وعراهم أمام الناس جميعا . . فلم يفعلوا شيئا أكثر من أنهم تواروا بعد أن افتضحت حقيقتهم . . ولو كان هذا القرآن من عند غير الله لما استطاع أن يصل إلى داخل النفس البشرية . . وهي من أدق أسرار الدنيا التي لم يستطع علم أن يصل إليها حتى الآن . . فإذا بالقرآن يأتي متحديا بكلام متعبد به إلى يوم القيامة لا يستطيع أحد تبديل حرف فيه ليكشف ما في داخل النفس . . ويعرى ما تكتمه عن الناس جميعا . . وما هي حريصة على كتمانه . . حتى انها تحلف باسم الله كذبا ليصدقها الناس . يأتي القرآن فيمزق هذا كله . . أتريد اعجازا أكثر من ذلك . .

ومزق حجاب المستقبل

ثم بعد ذلك مزق القرآن حجاب المستقبل .. كان لابد أن يكون الحديث عن المستقبل على عدة مراحل . المرحلة المعاصرة لكى يعرف أصحاب الرسالة والمؤمنون وغير المؤمنين إنه الحق . ومرحلة المستقبل البعيد لكى يعرف كل عصر من العصور التى ستأتى بعد نزول القرآن . إن هذا هو كتاب الله الحق . ومن هنا كان التحدى بالنسبة للمعاصرين لأحداث قريبة . وبالنسبة للعالم عن حقائق الكون كله . هنا أحب أن أنبه إلى شيء هام جدا هو استخدام حرف السين فى القرآن : فحرف السين كها نعرف فى اللغة العربية لا يستخدم إلا بالنسبة لاحداث مستقبله . والقرآن محفوظ ومتعبد به وبتلاوته . سيظل محفوظ حتى يوم الساعة . ومعنى ذلك أنه لا يمكن تبديله أو تغييره أو انكاره من أحد من المتعبدين به . بل إنه سيظل يتلي هكذا كها أنزل . إذن فأنباء القرآن باحداث مستقبلة يسجل هذه الأحداث على قضية الزيان نفسها ويطعن الدين فى صميمه . خصوصا إذا تبين أن ما تنبأ به القرآن غير صحيح . ومن هنا فلابد أن يكون القرآن متأكدا من أن هذا سيحدث فى المستقبل . من من البشر يستطيع أن يتأكد ماذا سيحدث له بعد ساعة المستقبل . من من البشر يستطيع أن يتأكد ماذا سيحدث له بعد ساعة

واحدة . . فيا بالك بعد أيام وسنوات . . الجواب لا أحد . . ذلك أن قدرة البشر في صنع الأحداث محدودة . . فقد حجب عنهم الزمن . . وحجب عنهم المكان . . فلو قلت مثلا انني سأبني عهارة في هذه البقعة بعد عام . . أنا لا أضمن انني سأعيش حتى الساعة القادمة . . وبذلك لا أستطيع أن أحكم إذا كنت سأكون موجودا هناك أم لا . . هذه واحدة . . ثانيا قد تأتى الحكومة مثلا وتبني مستشفى في هذا المكان . . أو قد يقام في هذا المكان سوق أو شارع . . إذن فأنا لا أستطيع أن أجزم في شيء مادى سيحدث بعد فترة زمنية محدودة . . ومن هنا فإنه ولكن الذي يستطيع أن يقول هذا يقينا هو الذي يملك القدرة . . ومن هنا فإنه يستطيع أن يقول يقينا أن هذا سيحدث بعد فترة من الزمن . . والذي يملك ذلك هو الله سبحانه وتعالى . . فإذا كان الحديث عها سيحدث بعد آلاف السنين . . فإن ذلك فوق طاقة البشر جميعا . . ولقد أنبأ القرآن بما سيحدث بعد أعوام فليلة . . وبما سيحدث بعد آلاف السنين . . فالذي قال هذا هو القادر العالم بأن ذلك سيحدث يقينا وهو الله سبحانه وتعالى . . انظر إلى قوله سبحانه وتعالى . . انظر إلى قوله سبحانه وتعالى . . انظر الى قوله سبحانه وتعالى . . انظر إلى قوله سبحانه وتعالى . . انظر الى مدر المدر العالم المدر العالم المدر المدر العالم المدر المدر المدر المدر المدر العالم المدر العالم المدر العالم المدر العالم المدر العالم المدر العالم المدر المدر العالم المدر العالم المدر العالم العدر العلم المدر العالم المدر العدر العدر العالم المدر العدر العدر

#### «سيهزم الجمع ويولون الدبر»..

لقد نزلت سورة القمر هذه في مكة . والمسلمون قلة . وأذلة . حتى أن عمر بن الخطاب قال : أي جمع هذا الذي سيهزم ونحن لا نستطيع أن نحمى أنفسنا . وهكذا يتنبأ القرآن بأن الإسلام سينتصر . في مكة . وإن هؤلاء الجمع الذين تجمعوا لمحاربة الإسلام في مكة سيهزمون ويولون الأدبار . ويتنبأ بها متى . والمسلمون قلة . وأذلة . لا يستطيعون حماية أنفسهم . ويطلقها قضية . هو على يقين من أن الله الذي قالها سيحققها . وبعد ذلك نجد عجبا . الوليد بن المغيرة العدو الأول للإسلام . والمشهور بكبريائه ومكابرته وعناده . يأتى القرآن ويقول : هذا الإنسان المكابر العنيد .

#### «سنسمه على الخرطوم».

أى إنه سيقتل بضربة على أنفه . . ويحدد موقع الضربة . . وبعد ذلك يأت فى بدر فتراه قد وسم على خرطومه . . أى ضرب على أنفه . . من الذى يأستطيع أن يجدد موقع الضربة ومكانها . . من الذى يستطيع أن يجزم . . ماذا سيحدث بعد ساعة واحدة . .

التحدى . . لأعداء الله

نأى بعد ذلك إلى آية أخرى . . الرسول عليه الصلاة والسلام يأى فيقرأ . . وَمَا كَسَبَ نَهِمُ مَا أَعْنَىٰ عَنْهُ مَا لَهُ, وَمَا كَسَبَ نَهُمُ سَيَصْلَىٰ نَارًا ذَاتَ لَهُبِ وَتَبَ رَقِي وَامْرَأَ تَهُ, حَمَّالَةَ الْحُطِبِ (إِنَّ) فِي جِيدِهَا حَبْلٌ مِن مَسَدِ (إِنَّ فَي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمِ اللهُ عَبِيدِهَا حَبْلٌ مِن مَسَدِ (إِنَّ فَي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلْمِ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

(سورة المسد)

هذا قرآن . . وفي من . . في عم الرسول . . وفي من . . في غدو الإسلام . . ألم يكن أبو لهب يستطيع أن يحارب الإسلام بهذه الآية ؟ ألم يكن يستطيع أن يستخدمها كسلاح ضد القرآن ؟ ضد هذا الدين . . قالت له الآية يا أبا لهب أنت ستموت كافرا . . ستموت مشركا . . وستعذب في النار . . وكان يكفى أن يذهب أبو لهب إلى أي جماعة من المسلمين . . ويقول أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا رسول الله . . يقولها نفاقا . . ويقولها رياء . . يقولها ليهدم بها الإسلام . . لا ليدخل في الإسلام . . يقولها ثم يقف وسط القوم يقول : إن محمدا قد أنبأكم انني سأموت كافرا . . وقال إن هذا كلام مبلغ له من الله . . وأنا أعلن إسلامي لأثبت لكم أن محمدا كاذب . . لوكان أبو لهب يملك ذرة واحدة من الذكاء لفعل هذا . . ولكن حتى هذا التفكير لم يجرؤ عقل أبي لهب على الوصول إليه . . بل بقى كافرا مشركا . . مات وهو كافر . . ولم يكن التنبؤ بأن أبا لهب سيموت كافراً . . أمرا ممكنا . . لأن كثيرا من المشركين اهتدوا إلى الإسلام كخالد بن الوليد وعمرو بن العاص وعمر بن الخطاب . . وغيرهم . . كانوا مشركين وأسلموا . . فكيف أمكن التنبؤ بأن أبا لهب بالذات لن يسلم ولو نفاقا . . وسيموت وهو كافر . . المعجزة هنا أن القرآن قد أخبر بما سيقع من عدو . . وتحداه في أمر اختياري . . كان من الممكن أن يقوله . . ومع ذلك هناك يقين أن ذلك لن يحدث \*. . لماذا . . لأن الذي قال هذا القرآن . . يعلم إنه لن يأتى إلى عقل أبي لهب تفكير يكذب به القرآن . . هل هناك اعجاز أكثر من هذا؟

وتحد . . لغير العرب

انتقل بعد ذلك إلى النقطة الثانية . . وهي ماذا حمل القرآن لغير العرب في عصره . . ولغير العرب والدنيا كلها بعد عصره . . ؟ أي ماذا حمل القرآن من أنباء نواميس الله في الأرض وقوانينه . . التي كانت غيبا على البشرية كلها في عصره وبعد عصره . .؟ هنا الأمثلة كثيرة . . والمجال لا يتسع لها كلها . . ولكني سأحاول أن أبين عددا منها فيها يختص بالاعجاز في عصر القرآن لغير العرب . . فقد كانت هناك أمتان كبيرتان امبراطوريتان بجانب الجزيرة العربية . هما الروم والفرس . . الروم أمة مؤمنة . . أهل كتاب . . ولو أنهم لا يصدقون برسالة محمد إلا أن هناك عندهم إيمانا بوجود الله . . والقيم السماوية . . والفرس كانوا أهل كفر وإلحاد في ذلك الوقت . . لا يؤمنون بأي دين من الأديان . . إذن فأيهما أقرب إلى قلب المؤمنين . . الروم باعتبارهم أهل كتاب . . وأيهما أقرب إلى قلب الملحدين والكفار . . الفرس باعتبارهم مشركين وكفرة . . قامت الحرب بين الدولتين . . فهزم الروم وانتصر الفرس . . وهنا فرح المشركون لأن الكفر قد انتصر . . وحزن المؤمنون لأن نوعا من الإيمان قد انهزم . . هنا يتدخل الله سبحانه وتعالى ليزيل عن المؤمنين هذا الحزن . . فيقول في كلام محفوظ متعبد بتلاوته لن يجرؤ ولن يستطيع أحد أن يغير فيه . . يقول : ﴿ الْمَ إِنَّ عُلِبَتِ الرُّومُ ﴿ فِي فِي أَدْنَى الْأَرْضِ وَهُم مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيُغْلِبُونَ ١٠ فِي بِضْعِ سِنِينَ لِلَّهِ ٱلْأَمْرُ مِن قَبْلُ وَمِن بَعْدُ وَيَوْمَيِدُ يَفْرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ يَنْصِرِ اللَّهَ يَنْصُرُ مَن يَشَآءُ وَهُوَ ٱلْعَرْيِرُ

(سورة الروم)

ثم يمضى القرآن ليمعن في التحدى . .

الرِّحيمُ (١) ﴾

. ما هذا . . ؟ أيستطيع محمد صلى الله عليه وسلم أن يتنبأ بنتيجة معركة ستحدث بين الروم والفرس بعد بضع سنين . . هل يستطيع قائد أن يتنبأ بمصير معركة عسكرية بعد ساعة واحدة من قيامها . . ؟ فها بالك أن ذلك يأتي ويقول أنه بعد بضع سنين ستحدث معركة بين الفرس والروم وينتصر فيها الروم . . هل أمن محمد صلى الله عليه وسلم على نفسه على أن يعيش بضع سنين ليشهد على صحة ما جاء به القرآن . . إذن فقد أصبحت قضية إيمانية كبرى . . هذا هو القرآن . . كلام الله . . وأساس الايمان كله . . يأتي ويخبر بحقيقة أرضية قريبة ستحدث لغير العرب . . ويقول الكومار أن القرآن كاذب . . ويقول المؤمنون أن هذا صدق . . ويحدث رهان بين الاثنين . .

ماذا كان يمكن أن يحدث لو أنه لم تحدث معركة بين الروم والفرس . . أو لو أنه حدثت معركة وهزم فيها الروم أكان بعد ذلك يصدق أى إنسان القرآن أو يؤمن بالدين الجديد . . ثم إذا كان القرآن من عند محمد فيا الذي يجعله يدخل في قضية غيبية كهذه . . لم يطلب منه أحد الدخول فيها . . أيضيع الدين من أجل مخاطرة لم يطلبها أحد . . ولم يتحده فيها إنسان . . ولكن القائل هو الله . . والفاعل هو الله . . ومن هنا كان هذا الأمر الذي نزل في القرآن يقينا والفاعل هو الله . . ومن هنا كان هذا الأمر الذي الكان . . ولا أي سيحدث . . لأن قائله ليس عنده حجاب الزمان وحجاب المكان . . ولا أي حجاب وهو الذي يقول ما يفعل . . ومن هنا حدثت الحرب . . وانتصر الروم على الفرس فعلا كها تنبأ القرآن .

وهكذا تحدى القرآن الكفار وغير المسلمين في وقت نزوله . . أى أنه لم يتحد العرب وحدهم . . بل تحدى الكفار والمؤمنين من غير العرب . . بأن أنبأهم بما سيحدث لهم قبل أن يحدث بسبع أو ثماني سنوات . . تحداهم بهذا علهم يؤمنون . .

إذا انتهينا إلى هذا نكون قد أثبتنا أن القرآن تحدى العرب وغير العرب في وقت نزوله . . ولكننا قلنا أن القرآن ليس له زمان . . وليس له مكان . . وانه سيظل حتى قيام الساعة . . فكيف يمكن أن يتحدى الأجيال القادمة ؟ . . لابد أن يكون للقرآن معجزة دائمة . . أن يعطى عطاء لكل جيل لم يعطه للأجيال السابقة . .

وقد كان . . جاء في القرآن أشياء لو أن أحدا أخبر بها وقت نزولها لأتهم

الذين قالوها بالجنون . . ولكنها جاءت للعصور القادمة . . جاءت لتتحدى عبر الأجيال إلى يومنا . . وإلى الأيام القادمة . .

#### القرآن حدثنا . . عن المضلين

ان ظهور قانون الصدفة . . ونظرية داروين . . وأن المادة خلقت قبل الروح . . وكل ما نسمعه اليوم من تشكيك في الايمان وفي وجود الله سبحانه وتعالى . . قد سجله القرآن . . وأنبأنا به . . وقال أن المضلين سيأتون ليقولوا لكم أكاذيب عن خلق السموات والأرض . . وعن قضية خلق الإنسان . . وإذا لم يكن الحديث عن الأجنة في القرآن . . عن يقين كامل . . لكان القرآن قد أعطى معه وسيلة هدمه . . ذلك أن هذا الكتاب سيستمر إلى يوم القرآن قد أعلى معم وسيلة هدمه . . ذلك أن هذا الكتاب سيستمر إلى يوم القيامة . . فإذا جاء العلم عبر ألوف السنين . . وأثبت عدم صحة ما ذكره القرآن . . ضاعت قضية الإيمان كله . . ولكن القائل هو الله والفاعل هو الله . .

إن إعجاز القرآن لم يتوقف . . ولن يتوقف . . وإذا كان القرآن قد تحدى الكفار في عصر نزوله بأن أنبأهم بما يدور داخل صدورهم . . وأنبأهم بمصائرهم . . فإنه يتحدى الكفار حتى في هذا الزمان . . في هذا الوقت الذي نعيش فيه . . بل ويستخدمهم . . في ماذا . . ؟ في اثبات قضية الإيمان . . تماما كما استخدمهم وقت نزوله في اثبات قضية الايمان . . إن هدف الكفار والمضلين عن سبيل الله هو إنكار هذا الدين وإنكار وجود الله . . ولكن القرآن جاء . . وبعد أربعة عشر قرنا ليستخدم الكفار في إثبات أن دين الله حق . . وأن هذا الكتاب هو كلام الله المنزل على رسوله محمد صلى الله عليه وسلم . . وهذا هو موضوعنا . . عندما يقول الله سبحانه وتعالى :

« ولكن أكثر الناس لا يعلمون »

ويقول :

ولا حدود . . ونوع ليس لك الحرية في البحث فيه لأنك لا تعلمه . . وهذا النوع افعل كذا . . ولا تفعل كذا . . تقرب إلى بكذا . . واترك كذا . . هذه ليست اجتهاداتك أنت . . لأن المعبود هو الذي يقترح على العابد ما يعظمه به . . والنقاش في شيء يجب أن يتم بين عقول متساوية أو متقاربة في القدرة . . ومن منا يملك عقلا يقترب من قدرة الله تعالى . . لا أحد إذن . . فنحن نأخذ افعل ولا تفعل عن الله . . وما شرحته لنا السنة . . أما نشاطات الحياة الأخرى . . وآيات الله في الكون . . فالمطلوب أن أبحث فيها وأتأمل . . أصل الحي حقائق انتفع بها . . فإذا أردنا أن نحدد هذه الموضوعات . . نجدها في القرآن . . في قوله تعالى :

﴿ أَلَرْ تَرَأَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ فَأَخَرَجْنَا بِهِ عَلَمَ مَرْتِ تَخْتَلِفًا أَلُونَهُ اللَّهُ أَنْوَلَهُ وَعُمْرٌ تَخْتَلِفُ أَلُولَهُ وَعُمْرً الْخُتَلِفُ أَلُولَهُ وَعُمْرًا الْخُتَلِفُ أَلُولَهُ وَعُمْرًا الْخُتَلِفُ أَلُولَهُ وَعُمْرًا الْخُتَلِفُ أَلُولَهُ وَعُمْرًا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللِّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَمُ وَاللَّهُ وَالَا اللْمُوالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ و

( سورة فاطر )

وهكذا نرى أن الله سبحانه وتعالى تكلم عن الجماد . . وتكلم عن النبات . . وتكلم عن النبات . . وتكلم عن البات . . وتكلم عن الحيوان والإنسان . . ثم يقول الله سبحانه وتعالى :

« إنما يخشى الله من عباده العلماء » . .

العُلماء في ماذًا ؟ فيها يتعلّق بخلق الله من الجهاد والحيوان والنبات والإنسان . و ولذلك ذكر الله سبحانه وتعالى المتناقضات الموجودة في النوع الواحد . . لو أنه جنس واحد لما وجد فيه متناقضات . . إنما قوله تعالى :

« ثمرات مختلفا ألوانها » . . َ

كان يجب أن نلتفت إليها . . ولماذا اختلفت ألوانها . . وما هي العلاقة بين الألوان والطبيعة . . مثلا حينها يتغذى النبات وجد من الدراسة إنه يتغذى

بوساطة خاصية الأنابيب الشعرية . . وهنا نقف قليلا . . هل هذه الأنابيب الشعرية تميز . . هل تستطيع التمييز . . إذا جئنا بحوض . . ووضعنا فيه سائلا مذابا فيه أصناف مختلفة . . ثم جئنا بالأنابيب الشعرية . . نجد أن الماء قد صعد في مستوى أعلى من مستوى الاناء . . ولكن هل كل أنبوبة ميزت عنصرا أخذته . . أم أن كل انبوبة أخذت من جميع العناصر وهي مذابة . . لكن النبات ليس هكذا . . انني أزرع الحنظل . . بجانب القصب . . فيخرج هذا حلوا . . وهذا مرا . . هذا يأخذ عناصره من نفس التربة . . إذن هناك اختيار . . ومن هنا ظهر ما سمى بخاصية الانتخاب . . الانتخاب معناه الاختيار بين بديلات . . أي أنك تترك هذا وتأخذ هذا . . ولذلك قال الله سبحانه وتعالى :

« يسقى بماء واحد ونفضل بعضها على بعض في الأكل »

لكن خاصية الأنابيب الشعرية تتعامل مع السائل كله . . بلا تمييز . . ومن هنا نعرف أن الخاصية شيء . . واختيار النبات للعناصر الغذائية التي يريدها أو يجتاجها شيء آخر . .

نأتى بعد ذلك للجهاد . . يقول الله سبحانه وتعالى :

« ومن الجبال جدد بيض وحمر مختلف ألوانها وغرابيب سود » . .

هذا علم الجهاد . . وهو علم تحويه الآن مجلدات . . ثم بعد ذلك الإنسان . . أجناس الوجود كلها . . ثم بعد ذلك قال الله :

« إنما يخشى الله من عباده العلماء »

العلماء في ماذا ؟ بهذه كلها . . إذن كلمة العلماء أطلقت على من يتفكر في خلق الله . . سواء كان جمادا أو حيوانا أو نباتا . . والذهن النشط يستطيع أن يصل إلى هذه العلوم الأرضية بالملاحظة والتجربة . . والدليل على ذلك إذا استعرضت تاريخ أي مخترع من المخترعات في الكون التي أراحت الناس . . تجد إنها نتيجة لإنسان قد لاحظ بدقة . . ولم تمر عليه المسألة كباقي الناس . . والعلم مكانه المعمل والملاحظة والتجربة . .

حينها نتجاوز . . بلا دليل

ولكننا أحيانا نتجاوز موضوع العلم . . وموضوع التجربة والمعمل . . وذلك

عندما أقول مثلا الروح قبل المادة . . أو المادة قبل الروح . . فهذا بحث في عنصرى تكوين الإنسان الذى لم نشهد خلقه . . ولا نستطيع أن نجرى عليه تجربة . . إن هذا في علم الله . . فهو الذى خلق . . وهو الذى يستطيع أن يقول لنا كيف تم الخلق . . ولذلك يقول الله سبحانه وتعالى :

« ما أشهدتهم خلق السموات والأرض ولا خلق أنفسهم » . .

إذن فهذه مسألة لا يمكن أن يصل فيها العلم البشرى إلى نتيجة . لماذا ؟ لأننا لم نحضر التجربة . ولم نرها بالعين . ولا نستطيع أن نجربها أو نقوم بها . ولكن بالأذن سمعنا عن الله . وهذا أمر غيبى عنا . ومادام الأمر غيبيا عنا . . فإن الله الذي خلقني هو الذي يحدثني . . كيف خلقت . . أما أنا فإنني لا أعرف كيف حلقت . . ومن هنا فإنني لا يمكن أن أتحدث علميا عن العنصرين اللذين يتكون منهما الإنسان . . وأيهما جاء أولا . . وإذا صمم أحد على أن يبحث في هذا . . يكون قد شغل نفسه بعلم لا ينفعه عن جهل لا يضره . . لأنه لن يستطيع أن يدلل على ما يقول علميا . . وبالتجربة أنا أستطيع أن أمسك المادة وأدخلها المعمل . . ولكني لا أستطيع أن أمسك بالروح وأدخلها إلى المعمل . .

والعلم يجب أن يتم على مادة صهاء .. يمكن أن تدخل المعمل الأصم . . وتعطى حقائق صهاء . . أليست هذه هي الحقيقة . والدليل على ذلك أن المعسكرات المتصارعة لا تختلف في مذاهب العلم . . ولكنها تختلف في مذاهب المحوى والنظريات . . لا توجد هناك كهرباء أمريكية . . وكهرباء روسية . . ولا توجد كيمياء ألمانية ، ولا كيمياء انجليزية . . وكل علم الكيمياء . . في أي دولة من دول العالم خاضع لما تعطيه التجربة الصهاء التي لا هوى لها . . وبهذا تكون النتيجة واحدة . . سواء كان المعمل انجليزيا أو أمريكيا . . أو سوفيتيا . . أو أي معمل من معامل الدنيا .

ولكن الخلاف يحدث عندما تتدخل مذاهب الهوى والنظريات . . فإذا جئنا إلى مذاهب الهوى . . ليست مختلفة . . ولكنها متناقضة . . ليست مختلفة . . ولكنها متناقضة . . هذا على النقيض من ذلك . . رأسهالية وشيوعية . . إيمان والحاد . . وانكار للديانات لماذا ؟ لأن هوى النفس دخل هنا فأفسد القضية العلمية وأضاع حقائقها . . .

## الكفار . أثبتوا القرآن

فإذا أخذنا خلق الإنسان مثلا . فإننا نأخذ هذا الخلق عن الله . . الذى خلق . . ماذا قال الله سبحانه وتعالى قال خلقتك من تراب . . وقال من طين . . وقال من حماً مسنون . . وقال من صلصال كالفخار . . هذه ليست تناقضات في الخلق . . أو تناقضات في مادة الخلق نفسها . . وهي التراب . . بل أن الله سبحانه وتعالى يبين لنا أطوار هذه المادة من التراب إلى الطين إلى الحما إلى الصلصال . . إنها المراحل التي مر بها خلق الجسد البشرى من تراب إلى ما قبل نفخ الروح فيه .

﴿ مَا أَشْهَدَتُهُمْ خَلْقَ السَّمَا وَالْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ الْمُضِلِينَ عَضْدًا (إِنْ ﴾

(سورة الكهف)

ما معنى كلمة مضل . . كلمة مضل تعطى أن هناك قضية حق وأن هناك إنسانا يريد أن يضللني ويعطيني عكس القضية . . أى يعطيني غير الحقيقة وهو الضلال . . هذا هو معنى مضل . . إذن قول الله :

« وما كنت متخذ المضلين عضدا » . .

أى أننى في ساعة الخلق لم أطلب العون أو المساعدة أو المشورة . . أو النصيحة . . من هؤلاء المضلين . . وإلا لو كان حدث ذلك . . ثم جاءوكم يخبرونكم كيف تم خلق السهاوات والأرض . . وكيف خلقتم أنتم . . لكان لكم العذر في تصديقهم . . ولكن ماداموا لم يشهدوا الخلق . . ولم أطلب معونتهم . . فإن ما سيقولونه لكم غير واقع . . غير صحيح . . أنه اضلال . . وهذه معجزة من معجزات القرآن . . فقد قال لنا الله . . أنه سيكون هناك مضلون . . وان هؤلاء المضلين سيحاولون أن يقولوا لكم غير الحق في قضية خلق الإنسان . . فلا تصدقوهم الحق في قضية خلق الإنسان . . فلا تصدقوهم لأننى لم أستعن بهم ساعة الخلق . . ولم يكونوا موجودين . . إذن لو لم يحدث أن جاء أناس يضلون عن سبيل الله . . لقلنا أن القرآن غير صحيح . . لأنه أين المضلون ؟ ولو وجد المضلون وتناولوا قضية أخرى غير خلق السهاوات والأرض . . وخلق الإنسان لقلنا

إن القرآن غير صحيح . . لأنه لا يوجد من يضل عن سبيل الله ولكنه لا يتناول فيها يقولُه قضية خلق السياوات والأرض . . ولا قضية خلق الإنسان . . ولكن كون المضلين جاءوا وكونهم تحدثوا عن قضية خلق السهاوات والأرض وخلق أنفسهم . . وهل المادة قبل الروح . . أم الروح قبل المادة . . وقانون الصدفة ونظرية داروين إلى آخر هذا الكلام . . كون هؤلاء جاءوا . . وكونهم تناولوا قضية خلق السماوات والأرض وخلق الإنسان فهذا اثبات لما جاء في القرآن عنهم . . وكأن هؤلاء المضلين الذين جاءوا ليصدوا عن سبيل الله . . إنما قدموا خدمة كبيرة للدعوة الإسلامية وللقرآن . . بأنهم أثبتوا بكفرهم صحة القرآن وصحة آياته . . أترى اعجازا أكثر من ذلك . . يستخدم الله الكفار الذين يضلون عن سبيله . . ويحاولون تكذيب القرآن . . يستخدمهم الله سبحانه وتعالى ليقوموا وهم لايدرون باثبات صحة الدين الذي يحاولون أن يهدموه وباثبات وجود الله سبحانه وتعالى . . وهم يريدون أن ينكروه . . فيقول في قرآن نزل منذ أربعة عشر قرنا . . أن هناك من سيأتي ليضل عن سبيل الله . . ويتخذ من قضية خلق الساوات والأرض والإنسان مادة لهذا الأضلال وكل ما سيقولونه هو غير الواقع . . وأنا أنفى من الآن ما سيقولونه بعد مئات . . أو ألوف السنين . . وأقول لكم أنه غير صحيح . . إذن فكون هؤلاء المضلون جاءوا اثباتا للقرآن . . وكون أنهم قالوا غير الحق ولم يستطيعوا أن يدللوا عليه علميا . . وأخذوا يطلقون نظرياتهم . . كل نظرية تهدم الأخرى . . وهم يجتهدون في محاولة هدم منهج الله . . ونحن نقول لهم انكم تثبتونه . . لأن الله أخبرنا عنكم في القرآن منذ أربعة عشر قرنا . . وقال انكم ستأتون وستفعلون كذا وكذا في محاولة لتضليل الناس . وهدم القرآن . . أترى الاعجاز في استخدام الكفار لتثبيت قضية الإيمان في الكون ...

#### خسلق الإنسان

إذن فخالق الإنسان هو الله . . وخالق السهاوات والأرض هو الله . . وهذا أمر غيبى نأخذه عمن خلق . . إلا أن الحق سبحانه وتعالى حين يعرض قضية غيبية . . فإنه ينير طريق العقل دائها بقضية نحسها ونشهدها . . تقرب القضية الغيبية التي يتحدث عنها . . فالله خلقني من تراب . . من طين . . من حمأ

مسنون . . من صلصال كالفخار . . ثم نفخ من روحه . . إذا أخذنا التراب . . ثم نضيف إليه الماء فيصبح طينا . . ثم يترك لتتفاعل عناصره فيصبح حماً مسنونا . . كالذي يستخدمه البشر في صناعاتهم . . ثم

يحاصره فيصبح ما مستون . عده أطوار خلق الجسد البشرى . . والبشر . .

والخلق من الطين . . من الأرض .

فإذا جئنا للواقع . . فلنسأل أنفسنا . . الإنسان مقومات حياته من أين . . من الطين . . هذه القشرة الأرضية الخصبة هي التي تعطى كل مقومات الحياة التي أعيشها . . إذن فالذي ينمي المادة التي خلقت منها هو من نفس نوع هذه المادة . . وهي الطين . . ولقد حلل العلماء جسد الإنسان فوجدوه مكونا من ١٦ عنصرا . . أولها الأكسجين . . وآخرها المنجنيز . . والقشرة الأرضية الخصبة مكونة من نفس العناصر . . إذن فعناصر الطين الخصب هي نفس عناصر الجسم البشري الذي خلق منه . . هذا أول اعجاز . . وهذه تجربة معملية لم يكن هدفها اثبات صحة القرآن أو عدم صحته . . ولكنها كانت بحثا من أجل العلم الأرضي . .

ولقد جعل الله سبحانه وتعالى من الموت دليلا على قضية الخلق . . فالموت نقض للحياة . . أى أن الحياة موجودة . . وأنا أنقضها بالموت . . ونقض كل شيء يأتي على عكس بنائه . . فإذا أردنا أن نبني عهارة نبدأ بالدور الأول . . وإذا أردنا أن نبني عهارة نبدأ بالدور الأول . . وإذا أردنا أن نهدمها نبدأ بالدور الأخير . . إذا وصلت إلى مكان وأردت أن أعود . . ونحن لم نعلم أبدأ من آخر نقطة وصلت إليها انها تمثل أول خطوة في العودة . . ونحن لم نعلم عن خلق الحياة شيئا . . لأننا لم نكن موجودين ساعة الخلق . . ولكننا نشهد الموت كل يوم . . والموت نقض للحياة . . إذن هو يحدث على عكسها . . أول شيء يحدث في الإنسان عند الموت . . إن الروح تخرج . . وهي آخر ما دخل فيه . . أول شيء خروج الروح . . إذن آخر شيء دخل في الجسم هو الروح . . فيه . . أول شيء خروج الروح . . هذا هو الحمأ المسنون . . ثم يتبخر الماء الصلصال . . ثم يتعفن فيصبح رمة . . هذا هو الحمأ المسنون . . ثم يتبخر الماء من الجسد ويصبح الطين ترابا . . ويعود إلى الأرض . . إذن مراحل الافناء التي أراها وأشهدها كل يوم هي عكس مراحل الخلق . . فهناك الصدق في مادة الخلق . . والصدق في كيفية الخلق . . كها هو واضح أمامي من قضية نقض الخلق . . والصدق في كيفية الخلق . . كها هو واضح أمامي من قضية نقض

الحياة . . وهو الموت . .

شيء آخر يقول الله سبحانه وتعالى :

« ونفخت فيه من روحي » . .

ومعنى النفخ أى النفس . . أى أن هناك نفسا خرج من النافخ إلى المنفوخ فيه . . فبدأت الحياة . . وبماذا تنتهى الحياة بخروج هذا النفس . . فأنت إذا شككت في أن أى إنسان قد فارق الحياة . . يكفى أن يقال لك انه لا يتنفس . . ليتأكد يقينا أنه مات . . إذن دخول الحياة إلى الجسد هو دخول هذا النفس . . مصداقا لقوله تعالى :

« **ونفخت فيه من روحي** » وخروجها هو خروج هذا النفس . .

#### والإنسان . . في بطن أمه

فالمسألة يقينا كما قال الله . . وإذا كنا نريد اعجازا أكثر . . فلننظر ماذا قال القرآن في علم الأجنة . . علم تكوين الجنين في بطن أمه وقد تناولت هذه المسألة في فصل سابق . . ولكنني أعود فأقول . . هل تناول أحد هذه المسألة قبل القرآن أو عصر القرآن . . أو بعده بفترة . . أبدا . . أول من تحدث عنها هو القرآن . . وأعطاني ما هو غائب عني . . لأن خلقي هو غيب . . فكون الله سبحانه وتعالى وأعطاني ما هو غائب عني . . لأن خلقي هو غيب . . فهذه آية من آيات عظمته وقدرته وعلمه . . يقول الله في أطوار الجنين .

﴿ ثُمُّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارِ مَكِينِ ﴿ ثُلُ ثُمَّ خَلَقْنَ ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةً عَلَقَةً عَظَما النَّطْفَةَ عَلَقَةً عَظَما الْعَطَمَ الْعَظمَ الْعَظمَ الْعَطَمَ الْعَظمَ الْعَطَمَ الْعَظمَ الْعَلَقَةَ مُضْغَةً عَظماً فَكَسَوْنَا ٱلْعِظمَ الْمُضْغَة عِظماً فَكَسَوْنَا ٱلْعِظمَ الْحَمْا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظمَ الْحَمْا فِي

(سورة المؤمنون)

علم الأجنة ما عرفه الناس إلا حديثا . . والقرآن كما قلت كلام متعبد بتلاوته . . لا تبديل فيه ولا تغيير . . أى أن القضية التي يذكرها ستبقى كما هي

إلى آخر الدنيا . . فعندما يأتى القرآن ويخبر بهذا فكأنه يتحدى العلم والعلماء . . والى يوم القيامة . . يقول لهم هذا هو تكوين الجنين في بطن أمه . . وأنا أذكره لكم وأذكر مراحله بتفصيل لم يشهده أحد من البشر حتى ساعة نزول هذا القرآن . . ولا حتى بعد نزوله بمئات السنين . . ولكننى أسجله لتعلموا عندما أعطيكم من العلم ما تستطيعون به معرفة أطوار الجنين . . لتعلموا أن القائل هو الخالق . . لأنه لا يمكن لأحد أن يقول هذا الكلام . . وأن يتحدى بصحته على مر العصور . . وأن يخترق الحجب ليروى شيئا لم تكن البشرية تعرفه أو تعلم به . . إلا أن يكون ذلك هو الله . . وإلا فكيف يأمن أى إنسان . . أى بشر مها بلغ من العلم . . كيف يأمن أنه بعد عشرات السنين . . أو مئات السنين . . لن يأتى من يناقض هذا الحديث . . وما يثبت عدم صحته . .

فإذا لم يكن الحديث هنا عن الله . وإذا لم يكن عن يقين كامل . فكأن القرآن قد أعطى وسيلة هدمه . كان يكفى أن يقول إنسان أن القرآن يقول هذا عن أطوار الجنين . وقد أثبت التقدم العلمى أنه غير صحيح . كان يكفى أن يقال هذا ليهدم قضية الدين من أساسه . ويكون القرآن قد أعطى يكفى أن يقال هذا ليهدم قضية الدين من أساسه . ويكون القرآن قد أعطى المكفار أقوى سلاح يهدمونه به . فالذى كشف علم الأجنة متأكد تماما أن ما يقوله هو الحق . وأن تطور العلم مها جاء فإنه لن يأتي ليناقض هذا الكلام . ولقد أثبتت أحدث البحوث عن الجنين . صحة ما ذكره القرآن منذ أربعة عشر قرنا . ولم تختلف عنه . في أى تفصيل من التفصيلات . . رغم أن هذا كان أمرا غيبيا . وأمرا لم يتحدث عنه أى إنسان قبل أن يأتي القرآن . . ومع ذلك فقد ذكره القرآن بالتفصيل . وحدد أطواره وجاء العلم بعد ذلك ليثبت هذه الحقيقة . . إذن فلابد أن قائل القرآن هو الله . . لأن الذي يعلم يقينا هو الله وحده . .

#### والمعجزة . . مستمرة

إذن فالقرآن عندما نزل كان له أكثر من معجزة . . تحدى العرب فى بلاغتهم . . ثم مزق حواجز الغيب الثلاثة . . مزق حجاب الزمن الماضى . . وحدى وروى لنا بالتفصيل تاريخ الرسل وحوادث من سبقنا من الأمم . . وتحدى فيها . . ثم مزق حجاب المكان وروى لنا ما يدور داخل نفوس الكفار والذين

يحاربون الإسلام وما يبيتونه للمسلمين . . روى لنا ما يدور داخل نفوسهم . . ولم تنطق به شفاههم . . ولم يجرؤ واحد منهم أن يكذب القرآن ويقول لم تهمس نفسى بهذا . . ثم مزق حجاب المستقبل القريب . . وتنبأ بأحداث ستقع بعد شهور . . وبأحداث ستقع بعد سنوات . . وتحدى . . وحدث كل ما أنبأ به القرآن . .

ثم بعد ذلك مزق القرآن حجاب المستقبل البعيد . . ليعطى الأجيال القادمة من اعجازه ما يجعلهم يصدقون القرآن ويسجدون لقائله وهو الله . . ولكن القرآن نزل فى زمن لو أن هذه المعجزات المستقبلة جاءت تفصيلية لكفر عدد من المؤمنين وانصرف آخرون . . ذلك أن الكلام كان فوق طاقة العقول فى ذلك الوقت . . ومن هنا وحتى لا يخرج المؤمن عن إيمانه . . ويستمر الاعجاز . . جاء القرآن بنهايات النظريات . . بقمة نواميس الكون . . إذا تليت على المؤمنين فى ذلك الوقت . . مرت عليهم . . ولم ينتبهوا إلى مدلولها الحقيقى العلمى . . وإذا تليت بعد ذلك على الأجيال القادمة عرفوا ما فيها من اعجاز . . وقالوا إن هذا كلام لا يمكن أن يقوله شخص عاش منذ آلاف السنين . . إذن فلابد أن هذا القرآن حق من عند الله . . وأن قائله هو الله الخالق . .

بقيت نقطة .. هل يأتي هذا في الأحكام ؟ الجواب : لا .. أن أحكام الدين افعل ولا تفعل .. نزلت كاملة واضحة لا لبس فيها ولا اضافة عليها ولا تبديل ولا غموض .. منهج الله كامل .. فسرته الأحاديث القدسية والأحاديث النبوية .. وشرح وفسر في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم تفسيرا كاملا .. بحيث أصبح واضحا لكل إنسان يريد أن يعبد الله .. وأن يعيش في الأرض طبقا لقوانين الله .. افعل ولا تفعل .. جاءت واضحة وكملت وفسرت في عهد الرسالة .. وأصبح الحلال بينا .. والحرام بينا .. والدين بينا ..

أما آيات الله في الكون . . فنلاحظ أنها لم تفسر تفسيرا كاملا في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم . . حتى لا تكون ملزمة للمسلمين . . لماذا ؟ لأن لهذا عطاء يتجدد في كل الأجيال . . وهذه الآيات هي التي تحدثنا عن بعضها . . لقد تحدى القرآن العرب بالاعجاز في اللغة . . طلب أن يأتوا بمثل القرآن ثم زاد في التحدى وقال بسورة من مثله . . ولكن التحدى للعالم لا يمكن أن يكون باللغة . . فاللغات مختلفة . . إذن بماذا تحداهم . . بالعلم . . وكان التحدى باللغة . . وكان التحدى

مطلقا إلى يوم الدين . قال أنتم جميعا لن تستطيعوا أن تخلقوا شيئا . . حتى نهاية العالم . . ثم تحداهم بخلق ماذا . . بخلق كون كالذى خلقه . ؟ لا . . بخلق مجموعة شمسية من عشرات المجموعات الشمسية الموجودة في الكون . ؟ لا . . بخلق شمس أو قمر أو نجم . ؟ لا . . إذن تحداهم بخلق الكرة الأرضية مثلا . ؟ أبدا . . لابد أنه تحداهم بخلق الإنسان . . أبدا . . لقد تحداهم أن يخلقوا ذبابا ففي سورة الحج قال تعالى :

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَأَسْتَمِعُواْ لَهُ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَعْلُقُواْ ذُبَا بَا وَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَهُ ۚ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٱلذَّبَابُ دُونِ ٱللَّهِ لَن يَعْلُقُواْ ذُبَا بَا وَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَهُ ۚ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٱلذَّبَابُ شَيْعًا لَا يَسْلُبُهُمُ ٱلذَّبَابُ شَيْعًا لَا يَسْلَبُهُمُ الذَّبَابُ صَالَّا لِللَّهِ وَالْمَطْلُوبُ (إِنَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

(سورة الحج)

وهكذا تحدى الله البشرية كلها إلى يوم القيامة بأن يخلقوا ذبابة . . وقال أن العلم الذى ستعبدونه من دون الله والذى ستؤمنون به . . هذا العلم وكل القائمين عليه لن يستطيعوا أن يخلقوا ذبابا ولو اجتمعوا . .

«إن الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذبابا ولو اجتمعوا له».. ثم قال الله سبحانه وتعالى:

«ضعف الطالب والمطلوب»..

وأضاف :

«ماقدروا الله حق قدره»..

والعجيب أن الإنسان قد وصل إلى القمر . وقد يصل إلى المريخ . . وقد يستكشف أبعد من ذلك . . ولكنه عاجز عن أن يخلق جناح ذبابة حتى الآن . . وهو طلب ضعيف جدا بالنسبة لقدرة الله سبحانه وتعالى فى خلق ملايين الكائنات . . ولذلك قال الله :

« ضعف الطالب والمطلوب » . .

ثم أضاف سبحانه وتعالى:

« ما قدروا الله حتى قدره » . .

أى أن قدرة الله سبحانه وتعالى تفوق كل الحدود والتصورات التي قد ترد على خواطركم . . وأنتم لا تعرفون قدرة الله . . ثم تحدى الله بعد ذلك في قرآنه . . تحدى باستمرار الحياة . . الماء الذي خلق منه كل شيء حي . . قال الله تعالى : « أفرأيتم الماء الذي تشربون . . أأنتم أنزلتموه من المزن أم نحن المنزلون » . .

وقال تعالى :

« ينزل الغيث » . . .

أى أن الله سبحانه وتعالى هو الذى يرسل إليكم الأمطار والماء يأتى مدرارا ليسقى الدنيا كلها . . البشر والطيور . . والوحوش ، والزرع وكل شيء حي . . هذا الماء الذي تعب منه البشرية كلها عبا . . تجد الإنسان عاجزا عن أن يصنع نهرا مع أن عناصر تكوين الماء موجودة في الكون . . أمام العلماء . . والمساحات الشاسعة من الصحاري في الأرض محتاجة إلى قطرة ماء . . ثم تحدى الله سبحانه وتعالى بعد ذلك . . تحدانا بأن نهرب من الموت . . قال : « أينها تكونوا يدرككم الموت ولوكنتم في بروج مشيدة » .

.. أى أن الله سبحانه وتعالى يتحدى فمها وصلتم إلى العلم .. فلن تستطيعوا أن تنجو من الموت .. انكم تقولون في العلم الأرضى أن الموت يحدث بسبب جراثيم كذا . وأمراض كذا إلى آخره .. حسنا . شيدوا برجا وضعوا فيه إنسانا . وأبعدوه عن كل المخاطر التي في رأيكم وفي نظركم . وفي علمكم . تسبب الموت .. فلا هو يحارب ولا يمشى في أى مكان ليصاب في حادث . فلا يستنشق هواء نقيا .. ويأكل من طعام مطهر على أحدث الوسائل الصحية .. ويشرب من ماء ليس فيه جرثومة واحدة .. والجو الذي يعيش فيه منقى إلى آخر درجات العلم .. هنا نكون قد أبعدنا عن هذا الإنسان كل مسببات الموت التي نعرفها .. ومع ذلك فهل يمكن أن يكتب لإنسان مثل هذا الخلود رغم أننا منعنا عنه كل الأسباب الظاهرية للموت .. الجواب طبعا مستحيل .. لأن الله هو الذي يحيى ويميت .. والأسباب لا تفعل بنفسها ولكنها تفعل بإرادة الله ..

ثم تحدى الله العالم كله في القرآن بخمسة مغيبات . .

(من الآية ٣٤ سورة لقيان)

تحدى الله بهذه المغيبات . . تحدى البشر جميعا . . فكأن القرآن كها تحدى العرب في اللغة عندما نزل . . حمل تحديات للعالم أجمع . . وقال لهم : إنكم لن تصلوا إلى كذا وكذا إلى آخره . . عشرات التحديات التى ساقها القرآن للبشرية جميعا . . قال لن تصلوا إلى كذا . . لن تفعلوا كذا . . لن تخلقوا كذا . . وكانت هذه التحديات لكل البشرية . . ولكل العصور . . ومازالت قائمة حتى الأن . . ومازالت البشرية كلها عاجزة أمام قدرة الله . . لماذا ؟ إن السر يكمن في كلمتين . . « سبحان الله » . . وليس كمثله شيء . . وهذا هو موضوع الفصل القادم . .





الفصّلل النّامِري -الله المرابع الله

#### سبحان الله

الإنسان في علاقته بالله سبحانه وتعالى يدخل في حالات متعددة تتغير فيها طبيعة اتصاله بما هو غيب عنه بالنسبة للشخص الواحد . . فالإنسان مثلا حين يكون في يقظة . . وفي حياته اليومية يرى الأشياء بقدر ما تعطيه هذه اليقظة من وعي دنيوي . . أو بقدر ما يحجب عنه جسده المادي من أشياء قد لا يعرف عنها شيئا . . والإنسان وهو يقظ خاضع للعقل خضوعا كاملا . . فإذا نام مثلا تغير الحال . . وأصبح يرى في نومه أشياء لا يراها في اليقظة ولا تدخل في نطاق العقل البشري . فيمكن أن يرى نفسه يطير في الهواء مثلا . . أو يرى نفسه في أماكن لم يرها في حياته الدنيوية . . أو يتحدث في الحلم مع أشخاص ماتوا إلى رحمة الله منذ مدة طويلة . . وفارقوا هذه الدنيا . . أو يرى أشياء عجيبة تحدث له لا تتفق مع العقل والمنطق . . ولا مع مهاراته . . فقد يرى مثلا أنه يركب حصانا وهو لا يعرف ركوب الخيل . . أو أنه يقوم بعمل لا يتقنه في الدنيا . . والعجيب أن الرؤيا تتم . . والعين مغلقة تماما . . أي أن الذي يرى ليس هو العين . . وإنما الروح . .

إذن فالروح لها رؤيا خاصة وهي يمكن أن تلتقي مع الذين فارقوا الدنيا وتتحدث معهم . والإنسان نائم . يكون في عالم آخر غير عالم اليقظة . وتلتقي روحه وهو نائم مع أمه أو أبيه الذين فارقوا الحياة منذ سنوات . ويرى أشخاصا وأشياء لم يعرفها في حياته . بل ولا تتفقي مع منطق الحياة . ولكن ما الذي يجعل الإنسان يرى وهو نائم ومغمض العينين ما لا يراه . وهو مستيقظ . وما الذي يجعله يرى أماكن لأشخاص لم يشاهدهم في حياته . فإذا استيقظ ضاع كل هذا . وبماذا نفسر هذه الظاهرة . نقول أننا حين نصل فإذا استيقظ ضاع كل هذا . وبماذا نفسر هذه الظاهرة . نقول أننا حين نصل إلى أشياء تقف فيها عقولنا لأنها تخالف ما نعتاد ونألف نضعها تحت عنوان «سبحان الله » وليس كمثله شيء . ذلك لأننا لا نعرف قوانين الروح والجسد قائم . ولا نعرف قوانينها بعد أن تفارق الجسد . ذلك غيب عنا . . تعجز عنه عقولنا . لذلك نضعه تحت عبارة . « سبحان الله » وليس كمثله شيء . .

ونفسر هذه العبارة قليلا . . إذا قلت أن فلانا قد ضرب فلانا بكل قوته . . هل تعنى شيئا . . الجواب أبدا . . لا يكون للشيء معنى إلا إذا نسب لفاعله . .

ووضعت فيه قدرات هذا الفاعل . . بمعنى أننى إذا قلت أن طفلا صغيرا عمره أشهر ضربنى بكل قوته . . وقلت أن بطل العالم فى الملاكمة ضربنى بكل قوته . . فهناك فرق كبير بين المعنيين . . الأول ضربه لا يؤثر فى . . ولا أحس به . . والثانى ضربه قد يقتلنى . . مع أن الاثنين قد استخدما كل قوتهما التى وهبها الله لهما فى عملية الضرب . . ولكن الفعل هنا يتناسب مع الفاعل . . فالطفل الصغير لا أكاد أحس بضربه . . وبطل العالم يستطيع أن يحطم ضلوعى بسهولة . .

#### لى قوة . . وله قوة

إذا أخذنا هذا المثل . . ووضعنا الله سبحانه وتعالى تحت عبارة سبحان الله . . وليس كمثله شيء . . استطعنا أن نقرب كثيرا من المعاني التي قد يستغلها البعض لاضلال البشر . . لله سبحانه وتعالى قوة . . ولى قوة . . ولكن هل قوت مثل قوة الله سبحانه وتعالى . . لله سبحانه وتعالى علم ولى علم . . ولكن هل علمي مثل علم الله سبحانه وتعالى . . الله حي . . وأنت موصوف بالحياة . . فلا تقول إن حياتك مثل حياة الله سبحانه وتعالى . . وجود الله سبحانه وتعالى . ليس كوجودك . . وعلمه ليس كعلمك . . وقدرته ليست كقدرتك . . ومن هنا ليس كوجودك . . وعلمه ليس كعلمك . . وقدرته ليست كقدرتك . . ومن هنا يخرج وجه المقارنة . . حيث انه لا مقارنة . . فالله بقدرته وقوته يأتي تحت وصف يخرج وجه المقارنة . . وليس كمثله شيء » . . ومن هنا فإنني لا يجب أن أنسب إلى نفسي بالمدلول البشرى ما يقول الله سبحانه وتعالى عن ذاته . . فعندما أتصور فقوة الله لا أقارنها بقوتي . . ولكنني أقول « سبحان الله . . وليس كمثله شيء » . . وعندما أتصور انتقام الله لا أقارنه بانتقامي . . وإنما أضعه تحت عبارة شيء » . . وعندما أتصور انتقام الله لا أقارنه بانتقامي . . وإنما أضعه تحت عبارة شيء » . . وعندما أتصور انتقام الله لا أقارنه بانتقامي . . وإنما أضعه تحت عبارة شيء » . . وليس كمثله شيء » . .

ومن هنا تجد تحت هذه العبارة «سبحان الله وليس كمثله شيء » . . أننا بستطيع أن نصل إلى مدلول أشياء كثيرة . . فأنت مثلا لا تستطيع أن تتصور إلا ما تراه . . وعندما يخبرك الله سبحانه وتعالى عن أشياء لا تراها تضعها تحت عنوان «سبحان الله وليس كمثله شيء » . . لأنه شتان بين رؤياك ورؤيا الله سبحانه وتعالى . . مثلا سبحان الذي أسرى بعبده . . من الذي أسرى . . الله سبحانه وتعالى . . أسرى به إلى المسجد الأقصى . . لا تأتى لى في هذه الحالة سبحانه وتعالى . . أسرى به إلى المسجد الأقصى . . لا تأتى لى في هذه الحالة

بقوانين الزمان . . وقوانين المكان التي تنطبق عليك أنت . . والتي تستطيع أن تراها وتتصورها . . ثم تحاول أن تطبقها على فعل من أفعال الله . . لماذا . . لأن الله ليس كمثله شيء . . ومن هنا فإن هذه القوانين التي تحكمك لا تحكمه . . والزمان والمكان اللذان تخضع لهما لا وجود لكليهما عند الله سبحانه وتعالى . . لأنه ليس كمثله شيء . . الذي أسرى بمحمد صلى الله عليه وسلم هنا هو الله سبحانه وتعالى . ولذلك حين قال بعض الناس أيستطيع محمد أن يذهب إلى بيت المقدس . . ويضعد إلى السماء . . ويعود في ليلة واحدة . نقول أن محمدا عليه الصلاة والسلام لم يدع ذلك . . وإنما أسرى به . . والذي أسرى به هو الله سبحانه وتعالى . . والله ليس كمثله شيء . . ومن هنا فإن قوانين الزمان والمكان . . وقوانين الدنيا كلها . . والقوة والقدرة إلى آخر كل ما يتصوره البشر لا ينطبق على الاسراء . . لأن الله هو الفاعل . . « والله ليس كمثله شيء » . وإذا كان كل شيء يأتي بالتشابه . . فإن الذي يأتي من الله سبحاً ، وتعالى « ليس كمثله شيء » . . ولذلك عندما نقول « سبحان الله وليس كمثله شيء » . . فإننا نعلو به سبحانه علوا كبيرا عن كل شيء يأتي بالتشابه . . إذن كل ما نطق به الله سبحانه وتعالى خذه على أنه له . . أما عن كيفيته فلا أحد يستطيع أن يصل إليه . . لماذا ؟ لأنه ليس كمثله شيء . .

## القدرة . . والعملم

ومن هنا عندما يحدثنا الله سبحانه وتعالى عن معجزة من المعجزات التى يؤيد بها أنبياءه . . أو عن عالم الملائكة والجن الذى لا نراه . . فنحن نعرف أن هذه حقائق . . لأن الله سبحانه وتعالى قادر . . وقدرته لا تقارن بالدنيا كلها . . عالم وعلمه لا يصل إلى ذرة من ذراته علم البشر . . ومن هنا فهو يخلق ما نرى . . ويخلق ما لا نرى . . ويخلق ما لا نراه الآن . . وقد نراه فى المستقبل . . ولكن الله سبحانه وتعالى كها قلت لطيف بعباده . . ومن هنا فإنه يضع فى الكون آيات تقرب إلى العقل البشرى . . ذلك الذي يعجز عنه هذا العقل . . وتجعله قريبا من تصوره . . وهو بذلك يريد أن يدخل الاطمئنان إلى قلوبنا . . وأن يعطينا الإيمان واليقين بحيث نستطيع أن نجابه المضلين . . وأن نرد عليهم . . والإنسان المؤمن دائها فى قلبه سكينة . . وفى قلبه أمل . . ذلك أنه

مؤمن بقدرة الله التي هي بلا حدود . . ويؤمن بأن الله الذي كتب على نفسه نصر المؤمنين . . وكتب على نفسه أن يدافع عن المؤمنين . . وكتب على نفسه أن يدافع عن الذين آمنوا . . تلك القدرة الهائلة . . قادرة على حمايته . . وعلى دفع الضر عنه . . ولو كانت أسباب الدنيا كلها ضده . .

ولكن كما يجادل بعض الناس في الروح . . يأتي واحد منهم ويقول ما هذا عن عالم الجن والملائكة . . أنا لا أصدق إلا ما نراه . . ويجادل . . ويجادل . . إلى آخر هذا الكلام . . فإذا قلت له هل شهدت الخلق . . هل شهدت خلق الجن والملائكة . . يرد عليه أنه وأنت أيضا لم تشهده . . وهنا ترد عليه بأن الله سبحانه وتعالى وقد وضع لنا في هذا الكون الدليل على أن ما فوق قدرة العقل . . وما فوق قدرة السمع موجود في هذا العالم منذ خلق الأرض ومن عليها . . وإنما هو خرج من علم القادر . . وهو الله سبحانه وتعالى الم علم غير القادر وهو الإنسان . . ليدل على أن ما هو فوق قدرة العقل موجود . . وما هو فوق قدرة البصر موجود . . وما هو فوق قدرة السمع موجود . . وما هو فوق قدرة السمع موجود . . ولمناقش هذه المسائل الثلاث . .

ما هو فوق قدرة العقل موجود منذ الأزل . وإن كان قد أصبح فى قدرة العقل خلال السنوات الأخيرة . فإن يطير الإنسان فى الهواء مثلا بطائرة . كان فوق قدرة العقل فى الماضى . بحيث إنك إذا قلت منذ مائة سنة مثلا . إنك ركبت طائرة . وطرت فى الهواء . لاتهمك الناس بالجنون أو بالكفر . ولقتلوك . ولو قلت انك تحدثت فى آخر الدنيا فسمعك ملايين البشر فى وقت واحد . لو قلت هذا منذ مائة سنة فقط لما صدقك أحد . ذلك إن هذا فوق قدرة العقل البشرى . ولكنك الآن تذهب إلى أى مطار فتركب الطائرة . وتطير فى الهواء . وتتحدث فى الإذاعة فتسمعك الدنيا من أقصاها إلى أقصاها . كيف حدث ذلك . هل اخترع الإنسان غلافا جويا جديدا للأرض يمكنه من الطير . هل دار حول الدنيا ليضع موجات الأثير . لا هذا . ولا ذاك طبعا . . إنما الغلاف الجوى كها هو منذ خلق الله الأرض عليها . .

وموجات الأثير كما خلقها الله سبحانه وتعالى منذ بداية الكون . . ولكن الذي حدث أن الله أدخل الانتفاع بهذه الأشياء مما هو فوق قدرة العقل البشرى إلى

علم البشر . . أى أن هذه الأشياء خرجت من علم القادر إلى علم غير القادر بكلمة كن . . فاستطاع الإنسان أن يطير في الفضاء . . وأن يتحدث فتسمعه الدنيا كلها إلى آخر ما حققه وسيحققه العلم بقدرة الله . . وهذا دليل قاطع على أن ما فوق قدرة العقل البشرى موجود . . وإن العقل البشرى ليس هو الحد الأعلى للعلم والمعرفة . . في هذه الأرض . . وأنه كلما تقدم الزمن أعطى الله سبحانه وتعالى علما كان فوق قدرة البشر . . أعطاه للقدرات البشرية . . حتى يستطيع الإنسان أن يصل إليه . . وحتى يؤمن الإنسان أن ما فوق قدرة العقل موجود . . وحقيقة واقعة . . وأنه يمكن أن يجهلها . .

فوق الأسماع .. والأبصار

هذا بالنسبة للعقل . . أما بالنسبة لما هو فوق قدرة الأذن فذلك شيء نعرفه كل يوم . . إذا جلست أنت في حجرة مغلقة ليس فيها أي صوت وسألت أنا . . . هل يوجد صوت في هذه الحجرة . . تقول لي أنا لا أسمع شيئا . . وكوني لا أسمع شيئًا . . فإنه لا يوجد صوت في هذه الحجرة . . فإذا «'فتحت الراديو » سمعت مئات الأصوات من جميع أنحاء الدنيا . . من أين جاءت هذه الأصوات . . هذه الأصوات تسبح في جو الحجرة . . ولكنك لا تستطيع أن تسمعها بالأذن المجردة لأنها فوق قدرة الأذن . . فإذا أتيت بآلة استطاعت أن تجعل هذه الأصوات في قدرة الأذن . . كان في امكانك أن تسمعها وتميزها . . إذن فهذه الأصوات موجودة . . ولكنك لا تستطيع أن تسمعها إلا إذا أتيت بآلة تجعل أذنك قادرة على أن تستمع إليها . . وربما في المستقبل تكون هناك اختراعات أخرى بما هو في علم الله . . ولم يصل إلى العلم البشرى . . تستطيع أن تجعلك تسمع أصواتا لا تسمعها الآن . . ولا ندرى عنها شيئًا . . بل انني أريد أن أزيد على هذه التجربة لمحة صغيرة . . إذا أتيت بالراديو الترانزستور . . ووضعت سماعة الأذن الصغيرة في أذنك . . وجلسنا نحن الاثنين معا بجوار بعضنا البعض . . وسألتني هل أسمع شيئا . . سأقول لا . . هل يوجد صوت هنا . سأقول : لا . بينها أنت جالس إلى جوارى . . والسهاعة في أذنك تسمع الدنيا كلها . . كها تشاء . . وأنا بجانبك لا أسمع شيئا . . ما معنى هذا . معناه أن الجهاز الذي تستخدمه قد جعل الأصوات التي تسبح في الحجرة . . التقطها وجعلها في مقدرة أذنك . . بينها أنا جالس إلى جوارك . . وفي نفس المكان . . ولكن هذه الأصوات فوق قدرة سمعى . . هل معنى ذلك أن الأصوات التي تسمعها أنت بسهاعة الراديو غير موجودة . . لأننى لا أسمعها . . مستحيل . . ولكن معناها أن هذه الأصوات التي تسمعها أنت وحدك . . والتي هي فوق قدرة أذني موجودة . . ولكنى غير قادر على سهاعها لأنها فوق قدرة أذنى . .

نكون بذلك قد وصلنا إلى أن ما هو فوق قدرة العقل موجود . . وما هو فوق قدرة السمع موجود .

ثم نأتي إلى ما هو فوق قدزة البصر . .

أنت تقول أنا لا أرى العوالم الأخرى التي يتحدث عنها الله . . ومن هنا فهى غير موجودة . . وأنا آتى لك بنقطة ماء من الترعة . . وأقول لك هل ترى فى هذا الماء شيئا . . ستقول لا . . وعندما أضع الماء تحت الميكرسكوب تظهر فيه مئات الجراثيم الدقيقة الحية التي تتحرك بشكل عجيب . . أقول لك انظر فى الميكرسكوب . سترى هذه الجراثيم . . بينها أن الإنسان المريض حينها تأخذ نقطة من دمه . . فإنك لا ترى فيها شيئا . . فإذا وضعتها تحت الميكرسكوب . . أو وضعت عليها سائلا معينا تكتشف جراثيم وأشياء عجيبة . . أين كانت هذه الأشياء . . كانت فوق قدرة بصرك . . فعندما استعنت بآلة مكبرة جاءت من خارج قدرة البصر لتصبح من المكن رؤيتها . . ولكن هل عدم رؤيتك لهذه الجراثيم معناها أنها غير موجودة . . أو ان هذه الجراثيم لم تكن موجودة قبل اختراع الميكرسكوب . . كانت موجودة قطعا . . ولكنها كانت فوق قدرة البصر . . وجاء اختراع الميكرسكوب ليدخلها من فوق قدرة البصر إلى القدرة البصر . . ولكنها كانت موجودة رغم أنك لا تراها . .

وإذا جلست في حجرة فيها تليفزيون . . هذه الحجرة ليس فيها صورة . . فإذا فتحت التليفزيون أصبحت الحجرة فيها صورة . . بل ورأيت وأنت جالس أمامك إنسانا يمشى فوق القمر . . هل في قدرة البصر أن يرى إنسانا يمشى فوق القمر . . الجواب نعم . . إذا استخدم امكانيات الله في الكون . . ولقد استخدم العلم امكانيات الله في الكون أخر . . استخدم العلم امكانيات الله في الكون أخر . . فالعلم لم يخترع طبقات الجو التي تنقل الصورة . . ولا يستطيع أن يخترعها . .

#### سبحان الله

بل اكتشفها . . والله هو القادر الذي كان في علمه كل هذا . . وأخرجه إلى علم غير القادر . . وهو الإنسان . . لماذا ؟ ليعلم الإنسان علم اليقين . . إن ما هو فوق قدرة عقله موجود . . وإن ما هو فوق قدرة سمعه موجود . . وإن ما هو فوق قدرة بصره موجود . . حتى إذا حدثه الله سبحانه وتعالى عن قضية غيبية هي فوق قدرة العقل . . أو السمع . . أو البصر . . عرف يقينا إنها موجودة . . وإن ما يقوله الله سبحانه وتعالى حق . . إذن ما هو فوق قدرة الإنسان موجود فعلا . . وموجود بفرق شاسع جدا . . هو الفرق بين قدرة المخلوق والخالق . . والله سبحانه وتعالى أراد ألا تكون هذه القضية الإيمانية . . وهي قضية الغيب ألا تكون مادة للمضلين ليضلوا بها الناس . . ويبعدوهم عن طريق الله . . فجعل العقل البشرى نفسه ينتقل بقدرة الله ومن جبل إلى جبل مما هو مستحيل عقليا إلى ما هو مكن . . ليثبت إن ما فوق قدرة العقل موجود . . وجعل الأذن تستطيع بقدرة الله أن تنتقل مما هو فوق قدراتها العادية . . وجعل العين تستطيع أن ترى ما لم تكن تحلم بأنها ستراه . . وكان الله سبحانه وتعالى يستطيع أن يعطى كل هذا العلم للعقل البشرى في اللحظة الأولى التي خلقه فيها . . ولكنه لم يرد ذلك حتى يكون العطاء للإنسان عطاء فيه اثبات لقدرة الله . . وفيه اثبات لوجود الغيب . . وفيه اثبات لما هو فوق القدرات البشرية . .

علم البشر

على أن العلم البشرى يتحدد في شيئين رئيسيين . . علم مادى يخضع للتجربة البحتة . لا يدخل فيه هوى البشر . . ذلك العلم هو الذى يتناول المادة فقط . وهو الذى يمكن أن يفحص في المعمل . وتجرى عليه التجارب . وليس فيه هوى النفس البشرية . . وهذا العلم هو الذى أتاحه الله للعقل البشرى . . وطلب منه أن يجتهد فيه . . ووعد الله بأن يكشف آياته في الكون لأولئك الذين يعملون . . ويبحثون . . ويجرون التجارب . . ويجتهدون . . وعلم آخر هو علم تدخل فيه الأهواء . . وذلك ما لا يدخل في معمل . . ولا يمكن اجراء تجارب عليه . . وهذا العلم مثل النظريات الفلسفية . . والسياسية . . وكل شيء لا يخضع لتجربة المعمل . . هذا العلم تختلف فيه والسياسية . . وكل شيء لا يخضع لتجربة المعمل . . هذا العلم تختلف فيه

الأهواء وتتصارع . . وسيظل الصراع بينها إلى يوم القيامة . . لأن هذا العلم لا يستند على أسس مادية موضوعية بحتة . . وإنما تدخل فيه الأهواء الشخصية . .

النوع الأول من العلم صاحبه يظل يعانى حتى يصل إلى هدفه . . فإذا وصل إلى الهدف استفاد منه الناس كلهم . . فالعالم مثلا الذى يجرى تجارب فى معمله . . على اختراع جديد . . أو شيء جديد . . يظل يسهر ليالى طويلة حتى يصل إلى نتائج . . فإذا وصل إلى نتائج استفادت منها البشرية كلها . . وإذا أردنا أن نضرب مثلا لذلك . . فهناك مثلا اكتشاف الكهرباء . . واختراع الراديو والتليفزيون . . والتليفون . . إلى آخر هذه الأشياء التى اقتضت بحثا من أصحابها . . فإذا وصل البحث إلى نتيجة استفادت منها البشرية كلها . أما النوع الثانى من العلم . . فهو الذى يخضع للهوى . . فإن صاحبه هو الذى يستفيد . . وغيره يعانى ذلك . . إنه يضع العلم على هواه . . وعلى أساس ما يرضيه هو . . ومن هنا فإن صاحب النظرية الفلسفية أو السياسية . . لا يعانى ما يرضيه هو . . ومن هنا فإن صاحب النظرية الفلسفية أو السياسية . . لا يعانى شيئا بقدر ما يعانى أولئك الذين يخضعون لها . . أو ينفذونها . .

ماذا قدم العلم

ماذا قدم العلم للبشرية . . تعالوا نناقش ذلك من واقع التجربة العلمية . . أن أساس الحياة البشرية من خلق الله سبحانه وتعالى لم يتغير . . ولم يتبدل . . ولا يستطيع العلم أن يجد له بديلا . . وإنما العلم يقدم الرفاهية للبشر . . أى أنه يجعل الحياة أكثر سهولة . . وأكثر نعومة . . ولكنه لا يعطينا مقومات الحياة . . بل أن الله سبحانه وتعالى علما منه بظلم الإنسان للإنسان . . جعل مقومات الحياة في يده . . وما أعطاه منها ليد البشر . . أعطاه بشكل لا يجعل الإنسان قادرا على اهلاك الإنسان باستخدام أسباب الخلق . .

ولنشرح هذه النقطة قليلا . . مقومات الحياة من كرة أرضية . . وشموس . . ونظام كونى لا دخل للإنسان فيه . . ولا يستطيع الإنسان بعلمه أن يتدخل ليخلق كرة أرضية جديدة . . أو شمسا جديدة . . أو نجوما جديدة . . أو سماوات جديدة . . إلى آخر هذا . . هذا خلق الله . . والعلم إذا استطاع أن يكتشف الآيات فيه . . يكون قد تقدم تقدما هائلا . . ولكنه لن يستطيع أن

يخلق شيئا فيه . . أو يبدله . . أو يغيره . . وإذا كنا نتحدث الآن . . ونحن في عصر العلم . . فتلك حقيقة هامة . . لا يستطيع أحد الجدال فيها . .

نأتى بعد ذلك إلى مقومات الحياة على الأرض . . الهواء . . والماء . . والطعام . . لوازم ثلاثة لحياة الإنسان على الأرض . . الإنسان بطبعه لا يستطيع العيش بدون الهواء أكثر من دقيقة أو دقائق . . ولذلك أخرج الله الهواء من قدرة البشر على التحكم في البشر . . فالله شاء أن يكون الهواء مباحا للناس جميعا . . لا يستطيع واحد أن يمنعه عن مجموعة من الناس فتهلك . . بل إنه أخضع الهواء لعدله . . فكان متساويا بين الناس جميعا . . فقيرهم وغنيهم . . وعظيمهم وحقيرهم وذلك الذي لا يملك من أسباب الدنيا شيئا . .

. . فهم جميعا يتنفسون بنفس السهولة . . ونفس الطريقة دون أى عناء . . يصلهم الهواء إلى حيث هم . . وأينها كانوا . . في حجرات مغلقة . . أو في الطريق . . أو في السيارة . . أو في أى مكان في العالم . . فإن الهواء يصلهم سهلا . . ميسرا . . متاحا للجميع . . وهذا عدل الله سبحانه وتعالى . . ولا دخل لبشر فيه .

نأتى بعد ذلك إلى الماء . . وهو ما يستطيع الإنسان أن يعيش بدونه يوما . . أو عدة أيام . . نجد أن القدرة على اختزان الماء قليلة . . والقدرة على منع الماء عن البشر قليلة . . ومحدودة . . وإن كانت لها امكانيات . . وهنا يتدخل ظلم الإنسان . . ولكن بقدر محدود جدا . . نظرا الأهمية الماء للحياة . . البشرية . .

ثم نأى بعد ذلك للطعام . . فنجد أن قدرة الإنسان على اختزانه ومنعه . . أكبر . . ولكن احتيال الإنسان لعدم تناول الطعام أكثر . . ومن ثم فإن الإنسان يستطيع أن يتحمل عدة أيام بدون طعام . . ولكنه في نفس الوقت يستطيع الإنسان أن يحصل على ما يقيم أوده . . أو يبقى الحياة في جسده بسهولة . . نظرا لأن الكمية التي يحتاج لها الجسم البشرى من الطعام قليلة نسبيا . . فهى كها قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لقيهات يقمن أوده أو كمية محدودة من الطعام . . وكلى زاد اقبال الإنسان على الطعام فسد جسده واعتلت صحته . .

هذه هي مقومات الحياة الثلاثة . أشيء لا يستغنى عنه الإنسان ولا يستطيع الحياة بدونه أبدا . . وهو الهواء . . نافذ فيه عدل الله . . ليحصل كل إنسان

على حاجته بلا عناء . . وشيء يستطيع الإنسان أن يستغنى عنه يوما وهو الماء . . متوافر للناس . . وشيء ثالث وهو الطعام تحكم البشر فيه أكثر . . ولكن احتمال الإنسان للعيش بدونه أكبر . . وهنا ترى عدالة السهاء في توزيع مقومات الحياة . .

ادعو الله أن يوفقنا إلى سواء السبيل . . ويهدينا إلى صراطه المستقيم . .



# محتوبات الكتاب

| صعحه |                                                  |
|------|--------------------------------------------------|
| ۳    | ـ تقديم الكتاب                                   |
| ð    | ـ الفصل الأول: ما هي المعجزة ؟                   |
| 71   | ـ الفصل الثانى : معجزة القرآن وكيف تختلف         |
| 44   | ـ الفصل الثالث: المعجزة اللغوية في القرآن الكريم |
| £ o  | ـ الفصل الرابع: البلاغة في القرآن الكريم         |
| 74   | ـ الفصل الخامس: التناقض في القرآن الكريم         |
| ۸۳   | ـ الفصل السادس: القرآن وقوانين الكون             |
| • 1  | ـ الفصل السابع: القرآن مزق حواجز الغيب           |
| 40   | ـ الفصل الثامن: سبحان الله                       |

رقم الإيداع: ٣٣٢١ / ٩٣ الترقيم الدولى / .I. S. B. N. 5 - 0175 - 977